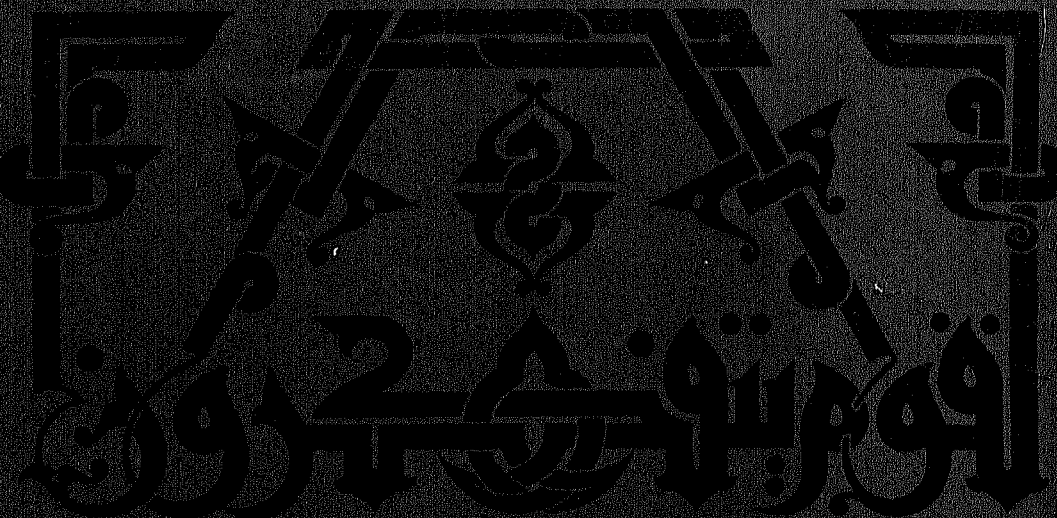


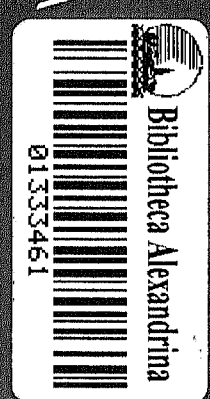
المستشار طارق البشري



في المسألة الإسلامية المعاصرة

الملامح العامة  
للفكر السياسي الإسلامي  
في  
التاريخ المعاصر

دار الشروق





الملامح العامة  
للفكر السياسي الإسلامي  
في  
التاريخ المعاصر

الطبعة الأولى  
١٤١٧ هـ ١٩٩٦ م

جامعة جنوب الوسطى

© دار الشروق

أستاذ ممدوح العسلي عام ١٩٦٨

القاهرة : ٨ شارع سبويه المصري - رابعة العدوية - مدينة نصر  
ص.ب : ٣٣ البانوراما - تليفون : ٤٠٢٣٩٩ - فاكس : ٤٠٣٧٥٦٧ (٠٢)

بيروت : ص.ب : ٨٠٦٤ - هاتف : ٨١٧٢١٣ - ٣١٥٨٥٩  
فاكس : ٨١٧٧٦٥ (٠١)

المستشار طارق البشري

المَلَامِحُ الْعَامَّةُ  
لِلْفِكْرِ السِّيَاسِيِّ الْإِسْلَامِيِّ  
فِي  
التَّارِيْخِ الْمُعاَصِرِ

دار الشروق



## الملامح العامة للفكر السياسي الإسلامي في التاريخ المعاصر

أتصور أنه ، لكي نتلمس رؤية المستقبل للحركة الإسلامية ، يحسن بنا أن نطالع ملامح الوعاء الزمني الذي تعمل فيه هذه الحركة . والزمان المعاصر في تاريخنا ، يتكون من هذين القرنين الأخيرين ، وقد شارف القرن الثاني منها على نهايته ، وصرنا على مشارف قرن ثالث ، يبدأ معنا باللامح عينها التي صبغت تاريخنا المعاصر منذ بداية القرن التاسع عشر .

أمام الحركة الإسلامية في بلادنا مهام جد متعددة ومتعددة ، في مجالات الفكر والفقه ، والنظم السياسية والرؤى الحركية ، وفي تشييد المؤسسات ، ورسم العلاقات في هذه المجالات ، وغيرها . أمامنا العديد من المشكلات ، منها على سبيل المثال : مسألة التجديد مع المحافظة على الأصول . والتجديد يعني التحرّك الفكري ، والمحافظة على الأصول تعني الصمود . ومنها الانفصال الحادث بين علوم الدين وعلوم الدنيا ، وهو انفصال طرأ تداعياته مما ألم بنا من توجهات الغرب في القرنين الأخيرين ، وعلينا أن نعيد المزج والدمج بين هذه العلوم جميعاً ، كما كان فقهاؤنا القدامى يعتبرون العبادات والمعاملات أبواباً من علم واحد . ومن المشكلات أيضاً ، تلك القطيعة بين الفكر والنظم الوافدة من الغرب والفكر والنظم الموروثة ، وهي قطيعة تتعقد في وعي الناس عبر السنين . ومن ذلك أيضاً ، هذا الازدواج في بناء المؤسسات والنظم والهيئات ، سواء في التعليم أو في القضاء أو في مؤسسات الإدارة والحكم أو في الاقتصاد . ومنه أيضاً ، هذا التنوع الكبير للرؤى الإسلامية للواقع الراهن ، أو هذا الغموض الذي يعوق حسن إدراكنا للأوضاع المعيشية ، ولما يتعين علينا اتخاذه من الذرائع لحفظ الجماعة الإسلامية والنهوض بها .

---

(\*) نشرت كدراستين ، إحداهما ضمن كتاب « نحو وعي إسلامي بالتحديات المعاصرة » ، تحرير طارق البشري ومحمود محمد سقر ، البحرين عام ١٩٨٥ - ١٩٨٦ . والدراسة الثانية ضمن كتاب : « الحركة الإسلامية . رؤية مستقبلية » ، تحرير د . عبد الله النفيسى . الكويت ، عام ١٩٨٩ .

وليس آخر تلك المشكلات، مشكلة التفتت التي تعانى منها أوطاننا، أى هذه التجربة الإقليمية والقطرية التي صرنا إليها عبر القرنين الأخيرين، وما أدى إليه هذا الوضع من ظهور عناصر التباعد والتنافر في كل قطر إزاء غيره، حتى تكونت عوائق ذاتية صارت تكبح نمو حركات التوحيد العربي والتوحد الإسلامي. لأن التجزئة قد غيرت من أوضاع كل قطر إزاء غيره، في أمور الاقتصاد والسياسة وبناء النظم والمؤسسات، وهذه المغایرة تشكل عوائق أمام مساعى التوحد، متى وجدت تلك المساعى، وحيثما وجدت.

إن تاريخنا المعاصر بدأ بحركاتين للإصلاح كانتا متضاربتين، ولم يكتب لهما أثر عميق فيما عرفنا من بعد من وجوه الإصلاح.

أولى الحركتين، كانت حركة التجديد الفقهي والفكري التي استفتحت بابن عبد الوهاب في نجد، في القرن الثامن عشر (١٧٠٣ - ١٧٩١)، وتقوم على التوحيد المطلق، وترفض فكرة الحلول والاتحاد، وتؤكد مسؤولية الإنسان، وتنبع التوصل بغير الله، وتدعى لفتح باب الاجتهاد. وظهر محمد بن نوح الغلاتي في المدينة (١٧٥٢ - ١٨٠٣)، كما ظهر ول الدين الدهلوi في الهند (١٧٠٢ - ١٧٦٢). وفي اليمن ظهر محمد بن علي الشوكاني (١٧٥٨ - ١٨٢٣)، ثم الشهاب الألوسي في العراق (١٨٠٢ - ١٨٥٤). وفي المغرب ظهر محمد بن علي السنوسي (١٧٧٨ - ١٨٥٩). ثم ظهر في السودان محمد بن أحمد المهدى (١٨٤٣ - ١٨٨٥).

ونلحظ أن هذه الدعوات التجددية الإصلاحية، كانت ظاهرة عامة من منتصف القرن الثامن عشر حتى منتصف القرن التاسع عشر تقريباً، وأنه برغم الخلافات التي تبدو بين هذه الدعوات وبعضها، فهي جميعاً تكون حركة تجديدية، وهي جميعاً تتفق اتفاقاً عاماً في دعوتها للتجدد ونبذ التقليد وفتح باب الاجتهاد. ونحن إذا نظرنا إلى مناطق قيام هذه الحركات، وجدناها تظهر في الهند والعراق شرقاً، وفي نجد واليمن والخجاز والسودان جنوباً، وفي المغرب بالجزائر وليبيا غرباً. فهي حركة عامة، ولكنها تتضاد في منطقة القلب من الأمة الإسلامية، بحسبان أن منطقة القلب من هذه الأمة كانت تتركز في مجال الهيمنة المركزية للدولة العثمانية في ذلك الوقت، وهي المنطقة الممتدة على المحور من تركيا إلى الشام إلى مصر (إسطنبول - دمشق - القاهرة). وكان من الطبيعي أن تبقى منطقة المركز عصية على التغيير والتجدد، لاستباب المؤسسات التقليدية، وعظم النفوذ المحافظ لهذه المؤسسات، واتصالها جميعاً بهيئات الحكم والسلطان، ووجودها كلها في منطقة الضوء الساطع لدى أجهزة الدولة. وكانت حركات التجديد الفقهي والفكري خليةة بأن تنمو ويزداد نفوذها حتى في مجال نفوذ

المؤسسات المركزية ، وذلك لعظم الاحتياج إلى الإصلاح الفكري وإلى التجديد الفقهي في ذلك الوقت ، لأن ثمة شواهد تاريخية تشير إلى أن هذه الدعوات كانت مما يحسن قبوله لدى عامة المفكرين والثقافيين في مصر والشام ، لوم تواجه بمثل ما ووجهت به من السلطة .

وثانية هاتين الحركتين ، كانت حركة الإصلاح المؤسسى التى قامت مع نهايات القرن الثامن عشر ونهايات القرن التاسع عشر ، على امتداد محور السلطة المركزية للدولة العثمانية بين إسطنبول والقاهرة .

استفحت هذه الحركة بسعى السلطان سليم الثالث لإعادة بناء الجيش العثمانى على الطراز الجديد ، وذلك بغية التمكן من مواجهة الأخطار الفعلية المحدقة بالدولة العثمانية ، سواء من روسيا القيصرية في الشمال ، أو من الإنجليز بأسطولهم في البحر المتوسط ، أو من سائر الدول الأوروبية الكبرى في ذلك الوقت . وتلت حركة سليم الثالث الفاشلة حركة السلطان محمود الثانى ( ١٨٠٨ - ١٨٤٠ ) ، وحركة محمد على فى مصر ( ١٨٠٥ - ١٨٤٨ ) . وقامت هذه الحركات بمناسبة وقائع الغزو الأوروبي للأرض المسلمين بخاصة ، وللشرق بعامة .

لم يبدأ تاريخنا المعاصر إلا وكان قد أحكم الحصار حولنا . اكتشف طريق رأس الرجاء الصالح ، الذى أدى إلى تطويق العالم الإسلامى من الجنوب والشرق ، فضلاً عن الغرب والشمال . ونحن نذكر توسعات روسيا القيصرية في آسيا الوسطى ، وسيطرتها على بلدان ( ما وراء النهر ) ، ودخول بخارى وطشقند وسمرقند في حوزتها ، ثم حروبها ضد الدولة العثمانية بالزحف عليها من الشمال . كما نعرف سيطرة الإنجليز على الهند ، ووصول هولندا إلى جزر الهند الشرقية ، ثم صعود الإنجليز من الهند شماليًا إلى أواسط آسيا .

وبعد تمام حركة الحصار الغربى ، بدأت عمليات غزو القلب مع نهايات القرن الثامن عشر ، وعلى مدى القرن التاسع عشر . ومن أبرز ملامحها : حملة نابليون على مصر في عام ١٧٩٨ التي كان يستهدف منها الاستيلاء على مصر وأرض الشام كلها ، ثم استيلاء الإنجليز على عدن في عام ١٨٣٩ ، واستيلاء فرنسا على الجزائر في عام ١٨٣٠ ثم على تونس في عام ١٨٩٩ ، واستيلاء إيطاليا على ليبيا في عام ١٩١٢ ، واستيلاء فرنسا على المغرب في السنة نفسها ، ثم اقتسام الشام والعراق بين بريطانيا وفرنسا بعد انتهاء الحرب العالمية الأولى في عام ١٩١٨ . وهكذا تقطعت البلاد شلوا شلوا ، مما كان له أثره العميق من بعد .

وإذا بدأ الإصلاح في مجال الجيش، فإنه يbedo أول ما ييدو إصلاحاً في استخدام آلات القتال كالمدافع وغيرها. وإدخال أدوات القتال الحديثة يستدعي إدخال وسائل التنظيم الحديث الملائم لاستخدامها. وفي هذين المجالين، لا بد من الاستفادة من خبرة الخصم الذي ثبت تفوقه فيهما. كما أن هذين المجالين يستدعيان إدخال أنماط جديدة من التعليم تتعلق بعلوم الصنائع وفنونها، مما مكن من استخدام الأمثل والسيطرة على وسائل الحرب الجديدة، سواء الآلات وصناعتها وتركيبها واستخدامها، أو التنظيمات التي يتحقق بها التنسيق الأمثل.

كل هذه المهام ، يقوم على تحقيقها رجال دولة ومديرو أعمال ومنفذو سياسات . وهم بحكم نوع أعمالهم وخبراتهم ذوو حس عملٍ مباشرٍ ، ولا يشغلون كثيراً بالجوانب النظرية والفكيرية . ثم إن الضرورة تستدعي منهم سرعة سريعة في التحرك والتنفيذ لمواجهة المخاطر الخارجية أولاً ، وللمناورة والسيطرة على القوى التقليدية في الجيش وفي مراكز الدولة ثانياً .

جماع هذه الأوضاع، ألجأ حكام ذلك الزمان إلى أن يتوصلوا للإصلاح بإنشاء ما يمكن أن تسميه (المؤسسات البديلة). فلم يهتموا بأن يتبناوا حركة تجديد شاملة للجماعة والمؤسسات المختلفة، ولم يهتموا بأن يظهروا الجديداً انباتاً من القديم، إنما أبقوا القديم على حاله من القديم، فكراً ومؤسسات ورجالاً. أبقوه على ركوده، وأنشئوا بجانبه المؤسسات الجديدة ب الرجال آخرين وفكرة آخر. ولم يجر ذلك منهم استجابة لضرورات السرعة في التنفيذ فقط، ولكنه جرى أيضاً تجنبـاً للخلاف والصراع مع مؤسسات تقليدية كانت هي نفسها من ركائز الحكم ومن أعمدة قيامه ودعامـات استقراره. وذلك، سواء في الجيش أو في التعليم أو في الفكر أو الإدارة المدنية. فبقى الجيش القديم وأنشـت بجواره فرق جديدة، وبقي التعليم التقليدي وأقيـمت بجانـبه مدارس حديثـة، وهكـذا. وصارـ هذا الازدواج منهـجاً ونـقليـداً، سواءـ في السياسـات المنـفذـة أو في

بناء عقلية الحكام المصلحين في بلادنا؛ ثم صار منهاجاً يترسم على وجه التلقائية في إلزام مطالب الإصلاح في المجالات المختلفة.

وثمة ملاحظتان يمكن الإشارة إليها هنا؛ فإن هذا الازدواج الذي حدث بين المؤسسات القديمة والحديثة، لم يكن من شأنه وحده أن يقيم صدعًا في الجماعة أو في البيئة الاجتماعية أو الهياكل الفكرية، لو أن الأمور جرت على منوالها. كان الأرجح أن يتفاعل الطرفان ويتبادلا التغذية على المدى الزمانى الأطول. ولكن الذى حدث، أنه ما إن ظهر هذا الازدواج حتى بدأ النفوذ الأوروبي يتسلل إلينا في الكثير من المجالات والأنشطة. ووجد هذا النفوذ فيما وفدى علينا من مؤسسات غربية كالبنوك، ومن نظم التعامل القانوني، ومن فكر وعقائد.

ووجدت هذه المؤسسات والنظم والأفكار الواقفة، وجدت في الازدواج الحادث ظرفاً مواتياً وراء وسوس جسور لتلك النظم والأفكار الواقفة، فسرعان ما ضلت هذه المؤسسة الحديثة، وصرفتها عن هدفها الأصلي الخادم لحركة المقاومة الحادثة ضد الغزو الغربى، ووجهتها وجهة التلقى والتبعية والتثبت للنفوذ الغربى بعامة. ونضرب لذلك المثل بالمقارنة السريعة بين مدارس محمد على الحديثة التي أنشئت لتغذى الجيش المحارب وتقتصر على تدريس علوم الصنائع وفنونها، كالمهندسة والطب والحريرية... إلخ. وبين مدارس الخديوى إسماعيل والاحتلال البريطانى مع نهاية القرن التاسع عشر، التى صرفت همها عن تلك العلوم إلى تدريس الآداب والنظم القانونية الواقفة... إلخ. ونلحظ ذلك أيضاً في المقارنة المماثلة بين بعثات محمد على في أوائل القرن الماضى، وبعثات الاحتلال البريطانى في أواخر ذلك القرن.

وثانى الملاحظتين، أن عامل الخطر الخارجى كان هو السبب في كل الظواهر السابقة. هذا الخطر الخارجى الحال ذو الواقع المتدة عبر ستى القرن التاسع عشر، هو ما به توقفت حركة الإصلاح الفكري والفقهى التى سبقت الإشارة إليها، لأن مجال التجديد في الفكر والفقه كان يجري مكافحة للمؤسسات المحافظة، ولأن قيام الخطر الخارجى المهدى لأمن الجماعة كلها من شأنه أن يلقى على سلطات الحكم والمؤسسات الحاكمة مهام الدفاع عن الجماعة وحماية الحوزة، مما يستدعي من الجميع المساندة والالتفاف وإرجاء خلافات الداخل. وهذا ما حدث منذ اشتعلت المخاطر الخارجية في بدايات القرن التاسع عشر، إذ ذوت معه حركة الإصلاح الفكري على مدى النصف أو الثلثين من بداية ذلك القرن.

وهو ذاته هذا الخطر الخارجى الذى استدعاى أسلوبنا عاجلاً سريعاً عملياً

للإصلاح، اعتمد على بناء مؤسسات جديدة موازية للقديم دون أن تظهر منها ودون أن يصاحب هذا الإصلاح حركة فكرية وحركة إحياء للقديم تواكبها وتنتقل بالمجتمع كله من حال قديم إلى حال جديد ناهض تنسجم هيكله وأبنيته وتكامل في أداء وظيفي واحد. وهو ذاته الخطر الخارجي الذي احتل بنفوذه سائر المؤسسات المحدثة وغير من وظائفها ليجعلها - باسم الحداثة - قواعد ثبيت التبعية له في المجتمعات المفردة.

والحال أنه لم تفتقد حركة الإصلاح المؤسسي (الجيش والدولة... إلخ). دعم حركة الإصلاح الفقهي والفكري فقط، بل إنها حاربتها وعملت على تصفيفها، وهذا ما كان من مسلك إستانبول (محمود الثاني) والقاهرة (محمد على) من الحركة الوهابية في عام ١٨١١.

لذلك، كان من نتائج هذه الفترة نوع من الانفصام بين حركة الإصلاح المؤسسي وحركة الإصلاح الفكري، ونوع من الازدواج بين الأبنية التقليدية نظماً وفكراً وبين الأبنية الحديثة نظماً وفكراً، فصار القديم أبتر مقطوعاً لم يُفُض إلى جديد من نوعه ومن مادته ومامته، وصار الجديد أجنبياً لقيطاً وفداً من نسق عقدي آخر ومن أوضاع اجتماعية وتاريخية مختلفة. وما إن حل القرن العشرين، حتى كانت البيئة الاجتماعية والفكريّة قد انصدعت بين قرن وأبتر وقرن لقيط أعقبه. وهذا ما ورثناه حتى اليوم وما تواجهه الحركة الإسلامية لتعامل مع مجتمع مصدع، عليها أن تُلْمِّم صدّعه وأن تجده قديمه وتوصله حديثه.

وفي ظل هذا الظرف، أتت الموجة التقليدية الثانية. جاءت من المناطق التي عرفت من قبل بمنطقة القلب، والتي آلت مع نهايات القرن التاسع عشر إلى الغزو والاحتلال الأجنبي. واستفتحت ب الرجال، مثل جمال الدين الأفغاني (١٨٣٩ - ١٨٩٦) ومحمد عبده (١٨٤٩ - ١٩٠٥) ومحمد رشيد رضا (١٨٦٥ - ١٩٣٥). وفي الوقت ذاته، صار للتيار المحافظ وظيفة جد هامة تتعلق بالوقوف دفاعاً عن أصول العقيدة وثوابتها في وجه رياح الغزو العاتية التي لم تترك أخضر ولا يابساً، وشملت الفكر والعقائد والعادات وأساليب العيش... إلخ.

لقد صار على الحركة الإسلامية - في عمومها وبمجدها ومحافظتها - أن تواجه أوضاعاً متعددة تستدعي مواقف فكرية متباعدة. فهي لم تعد تواجه ما كان يواجهه ابن عبد الوهاب من تعصب مذهبى وبدع وخرافات، وهي لم تعد تواجه أخطار الاحتلال العسكري الغربي لأراضي المسلمين، إنما صارت تواجه - مع كل ذلك، وفضلاً عنه - موجات من (التبشير) تقوم به بعثات مسيحية أوروبية وأمريكية، وتواجه أفكار

الفلسفات المادية واللادينية، ونزعه التغريب في وسائل العيش والأساليب وال العلاقات الاجتماعية.

هذا في ظني هو المنشأ التاريخي للحديث للتحديات التي تواجه الحركة الإسلامية فكراً وعملاً، استحسنست أن أعرضها في سياقها التاريخي . وأننا الآن أحياول أن أعرض حصيلة لتصدى الحركة الإسلامية لهذه المشكلات، أعرضها في سياقها التاريخي الواقعي أيضاً . ففي ظني أن الفكر الإسلامي الحديث تكون بالراكم الحميد عبر عشرات السنين التي مضت من نهاية القرن الماضي ، وهو تكون من جهود عدد غير مخصوص من المفكرين والقادة والصلحين . وهو فكر شيد وتراسقت لبنياته تحت خط النار، وينبت قلاعه وسط قصف مدافع الخصوم . ونذكر هنا في عجلة الملامح العامة لحركة تراكم الفكر السياسي الإسلامي في المرحلة التاريخية المعاصرة .

ونحن نختار هذ (الطريق التاريخي) لعرض مفردات الفكر السياسي الإسلامي في زماننا ، إنما نفعل ذلك وأعيتنا على الحاضر، ولنوضح الظرف التاريخي الذي نبت فيه أى ثمرة من ثمار هذا الفكر . وهذا يلقي الضوء على هذا (المفصل) الذي يصل الفكر بالواقع من حيث الأعمال والمقاصد ، أى من حيث مدى احتياج جماعة المسلمين لفكرة حركية ملائمة في لحظة بعينها ، ومن حيث توظيف هذه الفكرة لصالح الإسلام وجماعته في مرحلة ما . وهذا يوضح أيضاً أن كثيراً مما نعتبره خلافاً في الرأي ، فنقف إزاءه متواجهين متقابلين ، كان أساسه اختلاف الزمان أو المكان ، ولم يكن خلاف حجة وبرهان . وإيضاً هذا الأمر من شأنه أن يقرب بين المخالفين ، ولا يجعلهم في موقف المواجهة وال مقابلة ، إنما يجعلهم أعرف بأن ثمة حقائق إسلامية علياً ومصالح إسلامية علينا ، ونحن - كل في زمانه ومكانه - نتوسل إلى رعايتها وصيانتها وإعلانها بالعديد من المواقف الفكرية والحركية التي تتبادر بتبني الظروف والأوضاع . ومن هنا ، ندرك أن كثيراً مما نسميه اختلافاً هو إلى الت نوع أقرب ، كما سيبين بعد ذلك في هذه الورقة إن شاء الله . وكل ذلك يزيدنا بإذن الله غنى ومرونة في إدراك وجوه الرأي ، وفي التعامل به مع الواقع ، إعلاء للصالح الإسلامي العام .

والحال ، أنه ما لبث الغزو الأوروبي أن أمسك بمنطقة القلب من هذا العالم الإسلامي ، وهي المنطقة التي كانت تقوم على محور إسطنبول - الشام - القاهرة . وهيمن الغزو على كثير من الأقطار . وترافق تغلقه من الاحتلال العسكري إلى الهيمنة السياسية والسيطرة الاقتصادية ، إلى الفنون الفكري والثقافي وإعادة تشكيل المؤسسات الفكرية والتعليمية والاجتماعية . وقد سبقت الإشارة إلى ما حديث في مجال القاتلون من الرحمة التدريجية للشريعة الإسلامية وإحلال القوانين الغربية محلها .

وفي ظل الظرف الجديد، أتت الموجة التجددية الثانية. جاءت في المناطق المغروبة ذاتها. ومن أبرز رجالها: جمال الدين الأفغاني (١٨٣٩ - ١٨٩٦) في العالم الإسلامي كله، ومحمد عبده (١٨٤٩ - ١٩٠٥) في مصر، ومحمد رشيد رضا (١٨٦٥ - ١٩٣٥) في مصر والشام، وعبد الحميد بن باديس (١٨٨٩ - ١٩٤٠) في الجزائر والمغرب العربي. وقد أتت هذه الموجة التجددية الثانية في ظروف جد مختلفة عن الموجة الأولى، وحملت وظائف جديدة تختلف عن وظائف الموجة الأولى.

في هذا الظرف الجديد، صار على الحركة الإسلامية في عمومها أن تواجه أوضاعاً متعددة، تستدعي منها مواقف فكرية مختلفة ومتباينة. فهى لم تعد تواجه فقط ما كان يواجهه محمد بن عبد الوهاب من بدع وخرافات، وهى لم تعد تواجه فقط أخطار الاحتلال العسكري الغربي لأراضي المسلمين، إنما صارت تواجه فضلاً عن ذلك كله، موجات من (التبشير) من بعثات التبشير المسيحي الأوروبي، وصارت تواجه أيضاً النزعة التغريبية التي شاعت في المسلك والعادات وأساليب العيش.

لذلك لم يعد من مهمة الحركة الإسلامية فتح باب الاجتهد فقط، ولكن جدت لها مهمة الدفاع عن الأصول والثوابت التي تميز العقيدة الإسلامية وهوية المسلمين. ودفع هذا فريقاً من قادة الفكر الإسلامي إلى الابتعاد عن الموقف التجددى، والانخراط في موقف الذود عن الأصول والدفاع عن أصل قيام المؤسسات الإسلامية التقليدية في القضاء والتعليم والفكر وغيرها. وهنا، نجد كتابات ومواقف لأمثال الشيخ: حسن العدوى وحسونة التواوى وسليم البشري ومحمد شاكر ويوسف الدجوى.

ونحن نذكر هنا أن هؤلاء الذين تصوروا أن حل ما يواجهنا من المشكلات يتعلق باستيراد نهاذج الفكر والسلوك من الخارج ومن إطار حضارة أخرى وعقيدة أخرى، لم يستطيعوا بما صنعوا أن يجدوا الحلول الثابتة المستقرة لهذه المشكلات. كما أن هؤلاء الذين تصوروا أن الدفاع عن الموروث يتعلق باستبهانه كما هو وبالنهاذج التي انحدرت إلينا من القرون المتأخرة، فإنهم لم يستطيعوا استبقاء القديم بمجرد التمسك به والدفاع عنه.

إن الفكر - كشأن أي كائن حى - لن نحميه بأن نضعه في العازل. وإن السبيل الأمثل للدفاع عن الوجود، هو بالتجدد وبالتفاعل مع أوضاع الواقع المعيش. وستقوى الجذور إذا امتدت الفروع وأورقت الأغصان. ومن هنا، وجب أن نتكلم في حصيلة الفكر الإسلامي الحديث.

وهناك تصور خاطئ لفكرة التجدد، وهو أنها تعنى بذل الجهد لإسباغ بردة

الإسلام على ما نشاهد وننارس من أوضاع المعيشة في حياتنا الراهنة. وبخاصة ماطرأ عليها من أنماط السلوك والنظم الواقفة، حتى وإن كانت تختلف أصلًاً من أصول الإسلام. وهذا موقف خاطئ لأنّه يحيي الفكر الإسلامي إلى مجرد أنه تبرير وتسويغ للواقع المعيش، ويجعل الإسلام مكتوماً بهذا الواقع وليس حاكماً له.

إن التجديد في الحقيقة يتاتي من وجهة أخرى. إنه يرد من كيفية استجابة الأحكام الشرعية ونظم الإسلام ودعوته للتحديات التي تواجه عقيدة المسلمين وديارهم. وإن التحديات التي أسفّر عنها التاريخ المعاصر بالنسبة لشعوب الإسلام عقيدة ودياراً، تمثل في السيطرة الأجنبية، سواء اتخذت في البداية شكل الغزو والاحتلال والحكم السياسي المباشر، أو اتخذت فيما بعد شكل التبعية السياسية الاقتصادية الفكرية، أى التبعية الحضارية.

والتحدي الآخر يتعلق بحركة التفتيت السياسي التي جرت للجماعة الإسلامية، فتحولت إلى بلدان ودوليات صغيرة.

والتحدي الآخر يتعلق بما ولدته التبعية والوفود الفكرى الغربى ومؤسساته إلى بلداننا من ازدواجية شاعت في كل النظم والأفكار والعادات والقيم، وما أدى إليه ذلك من صدع في المجتمعات الإسلامية بين النظم والأفكار الموروثة، ومثيلاتها الواقفة من الحضارة الأوروبية. وظهر هذا كانقسام في المجتمع يتصدع قواه، ويهدى من وسائل التهاسك فيه. وهذا التحدي، يكون مشكلة مزدوجة بالنسبة للحركة الإسلامية ، إذ عليها أن تقاوم ركود القديم الموروث بحركة تجديد قوية ، وعليها في الوقت نفسه أن تقاوم روح التغريب بالدفاع عن أصول الإسلام والتمسك بها.

ثم بعد ذلك، فهناك أوضاع المعيشة المادية التي يتعمّن أن ينهض بها المجتمع الإسلامي لتحقيق ما يتيسّر من النمو المطرد للناس والرخاء لهم.

وقد تكون الفكر الإسلامي الحديث عبر عشرات السنين الماضية، ومن عدد غير محصور من المفكرين والقادة والمصلحين، وتبليّر بعض قضاياه بتجارب عديدة. وهو فكر يتّشيد وتترافق لبناته تحت خط النار، كما لو كنت تبني قلاعك وسط قصف مدافع الخصم عليك، ووسط ما يمطرك به من صواعق الصواريخ ونيران القنابل والطائرات. ولا تزال اللّبنات تترافق والبناء يتشيد. ونحن نعرض هنا لمجموعة من الأفكار من خلال مفكريها، وهي ترتبط مع بعضها، لتمكن من تكوين بناء فكري رصين.

إذا أردنا أن نستخدم تعبيرات (مالك بن نبي) المفكّر الجزائري المعروف (١٩٠٥) -

١٩٧٢)، فإن لواقعنا التاريخي الحاضر جانبيين: الاستعمار والقابلية للاستعمار. الاستعمار، هو العدوان الآتي إلينا من الخارج، عسكرياً كان أو سياسياً أو اقتصادياً أو فكرياً، أي هو أثر الخارج علينا. ذلك الأثر الذي يجري بغير رضائنا وبغير صالحنا. والقابلية للاستعمار، هي هذا الوضع الذي تكون عليه والذي يمكن من غلبة الغير لنا، هو ما نتصف به من الضعف والترد والجمود ووهن العزيمة واضطراب القيم والجهل، وغير ذلك مما يكون سبباً لغلبة الطامعين علينا على أمرنا.

بهذا المعنى، نجد أن جمال الدين الأفغاني وضع اللبنات الأولى في فكرنا الإسلامي الحديث المقاوم (للاستعمار)، وأن محمد عبده وضع اللبنات الأولى في هذا الفكر المقاوم (للقابلية للاستعمار).

إن أبقى ماكتبه جمال الدين الأفغاني هو حياته نفسها. وقد اندمجت لديه الحركة السياسية بالحركة الإسلامية، فكانت السياسة لديه تجسيداً للفكر الإسلامي، والفكر الإسلامي تجسيداً للسياسة.

وأهم ما شغل جمال الدين الأفغاني وشغل الناس به، هو (وحدة المسلمين) ليتمكنهم الوقوف في وجه ما يتهدهم من أطماع الدول الأوروبية القوية، وعلى رأسها إنجلترا في ذلك الوقت التي كانت تتحتل الهند والتي احتلت مصر في سنة ١٨٨٢. وطالب بتوثيق العرى بين المسلمين وغير المسلمين في الأوطان الإسلامية. كما دعا إلى نبذ الخصومة بين الشيعة والسنّة، وذلك ليتمكن تأليف السلطتين الإسلاميةتين الكبيرتين وقتها، سلطة إستانبول وسلطة إيران، وذلك بعد أن ذهبت الدولة الإسلامية في الهند أدراج الرياح.

وهو يوجه قوة الإسلام والمسلمين للدفاع عن الحوزة الإسلامية، وسيادة الشعوب على مقدراتهم وعلى أراضيهم، ويقول: «إن دينهم، دين المسلمين، يرسم عليهم إلا يدينوا بسلطة من يخالفهم. بل الركن الأعظم لدينهم طرح ولاية الأجنبي عنهم وكشفها عن ديارهم، بل منازعة كل ذي شوكة في شوكته. هل نسوا وعد الله بأن يرثوا الأرض وهم العباد الصالحون؟! هل غفلوا عن تكفل الله لهم بإظهار شأنهم على سائر الشعوب ولو كره المجرمون؟! هل سهوا عن أن الله اشتري منهم لإعلاء كلمته أنفسهم وأموالهم بأن لهم الجنة؟!...».

كان هدفه تحرير الوطن الإسلامي من الاستعمار الغربي، وأن يسترجع المسلمون قوتهم بالتآخي والتكتل. ومن بين شروط استرجاع هذه القوة، تحرير الفكر الديني من قيود التقليد، وفتح باب الاجتهاد، وترك البدع والتعصب للمذاهب. وفي الوقت الذي

يقوم به هذا الجهد، فطن إلى ما يقصده الاستعمار الغربي من محاولة القضاء على الشخصية الإسلامية التي مصدرها الإيمان والقرآن والتي تجمع المسلمين على رباط واحد. وفطن إلى محاولة المنشاعين للاستعمار إفساد عقيدة المسلم وتشكيكه فيها، برغم أنها حصن المسلم في المقاومة ودافعه إلى الحركة والنهضة. وأصدر في ذلك كتابه المهم في (الرد على الدهريين). وهو مذهب كان البعض بدأ يروج له بين مسلمي الهند. فتكلم في هذا الرد لا من الزاويتين العقدية والفلسفية فقط، ولكنه كذلك تكلم عن الجانب الاجتماعي السياسي لهذا المذهب وأثره في المسلمين. تكلم عن ضرورة الدين في المجتمع وأثر انتشار هذا المذهب في إضعاف الأمة.

ونحن هنا لا نذكر كل أفكار جمال الدين الأفغاني، ولكننا نكتفى فقط بالتركيز على الجوهر الأساسي الذي يقوم عليه فكره، بحسبان أن هذا الفكر يتکامل مع غيره من سندكthem إن شاء الله بعد ذلك. وهكذا نصنع مع الآخرين.

نعرف في تاريخنا جدلاً كان يثور كل حين حول موضوع مقاومة الاستعمار وإجلائه، وموضوع الأخذ بأسباب النهوض ومعالجة أسباب الضعف، بأى هذين الموضوعين نبدأ ولأيما تكون الأولوية في اهتمامتنا. والقائلون بأولوية الاستعداد لمكافحة الاستعمار، يستندون في ذلك إلى أن وجود الاستعمار يرتب مجموعة من السياسات التي تتخذ لصالح بقائه؛ فوجوده واستمرار بقائه يضعفان فينا أسباب مقاومته، ويقضيان على إمكانات النهوض ضده أو النهوض لتحقيق المستقبل المترى. والقائلون بأولوية بناء القوة الذاتية وإنضاج أسباب النهوض ومعالجة نواحي الضعف، إنما يستندون إلى أن ضعفنا الذاتي هو الذي سبب نجاح الاستعمار ضدنا، ونحن لم نستطع أن نقاوم غزوه لأننا كنا ضعافاً. ولأننا ضعاف، فلن ننجح في إخراجه. ولو حدث أن خرج مع بقاء ضعفنا، فسيعاود الكثرة علينا، أو يعاودها غيره.

ووالواقع أن هذا الجدل يقوم على خيار خاطئ، لأنه يجري تفرقة بين أمررين كلاهما لازم، فهما معا شرط النهوض والتقدم والاستقلال، وكل منهما يقوى الآخر ويتقوى به. وإذا كان وجودهما معا لازماً، فليس من الصواب أن نطرح سؤالاً مفاده أيهما أفعى وبأيما نبدأ. علينا أن نتعلم النظرة التكاملية التي تنظر إلى العناصر المتنوعة في تكاملها ولبيس في تنافرها.

والختار الذي يطرح على الناس في وقت معين، والذي يتعلق بما يبذلون من هذه العناصر، إنما تتحكم فيه ظروف اللحظة التي يطرح فيها السؤال. والاختيار الصائب، هو الاختيار الذي يتلاءم مع ما تتطلبه اللحظة التاريخية نفسها. ولذلك،

فنجن في الحقيقة لا نختار أحد البديلين كما لو كانا سلعتين معروضتين في أحد المحال التجارية، وإنما ننظر في الممكن في اللحظة التاريخية المعينة، فكلاهما ضروري ويتعين إعماهما معاً، وتعجيز أحدهما على الآخر لا يرد بموجب الأولى في ضرورته، ولكنه يرد - إن ورد - بسبب أن أحدهما أيسر من الآخر وإمكاناته أكثر إتاحة، أو أن سياق الأحداث الجارية أوجب نوع رد لفعل معين.

وجمال الدين الأفغاني، عندما كان يهتم المسلمين مقاومة الاستعمار في كل من مصر وفارس والهند وإستانبول، إنما كان يصنع ذلك في ظروف تدفق موجات الغزو الاستعماري على ديارنا في كل هذه الأقطار. وكان التدفق يجري بأساليب عديدة: بالضغط السياسي، والتغلب الاقتصادي، والاقتحام العسكري . . . إلخ. وفي مثل هذه اللحظات، فإن الخيار الوحيد الذي يكون مجدياً، هو أن يجتذبوا ويتجمعوا لمقاومة. وقد ساهم محمد عبده بقدر في هذا العمل، عندما كان ينشط مع أستاذه السيد جمال الدين.

لا شك في أن جهد الرجلين لم يكن متكافئاً، وكان تركيب كل منها النفسي والوجداني والفكري يتلاءم مع المهمة الأساسية التي قام بها، جمال الدين بالنسبة لمقاومة الاستعمار، ومحمد عبده بالنسبة لمقاومة (القابلية للاستعمار). ولكل عصر رجاله، كما يقال.

وقد بدأ نشاط محمد عبده (الإصلاحي) بعد تمام الاحتلال الإنجليزي لمصر في عام ١٨٨٢، وقضاء مدة حكم التفتى ثلاث سنوات خارج مصر، ومدة وجوده في فرنسا ليحرر مع جمال الدين العروة الوثقى. ولما عاد لمصر، وجد الاحتلال قد تمكن. ولم يكن من الخيارات المطروحة في التسعينيات من القرن التاسع عشر، أن تختشد القوى لطرد الاحتلال، ولم يكن ثمة خيار وقتها غير العمل الدائب لمقاومة (القابلية للاستعمار).

أهم ما اعتنى به محمد عبده هو ذلك الازدواج الذي حدث في الحياة الاجتماعية، والذي ظهر أقوى ما ظهر في مجال القانون وفي مجال التعليم. ففي مجال القانون، ظهرت المحاكم الحديثة التي تطبق القوانين المستمدة من التشريعات الأوروبية، ظهرت إلى جوار المحاكم الشرعية التي تطبق الشريعة الإسلامية. وفي مجال التعليم، ظهرت المدارس الحديثة التي تتفق مناهجها مع مناهج التدريس في المدارس الأوروبية، ظهرت إلى جوار نظام التعليم التقليدي الذي يبدأ بكتاب القرية وينتهي بالمعاهد الدينية والأزهر الشريف. وكان كلا النموذجين - الحديث الوافد من الغرب ، والقديم الموروث - لا يمت للآخر بعلاقة اتصال. وكان من أهم مجالات النشاط الفكري للشيخ محمد عبده أن يصل بين هذين الطرفين، سواء في مجال القانون أو في مجال التعليم، وكانت

دعوته وجهوده الفكرية لتجديد الفكر الإسلامي متصلة بهذين المجالين في الأساس .

أما بالنسبة للقانون ، فهو يحذر من استيراد القوانين من الخارج ، بمقولة إنها أظهرت صلاحيتها في البلد الذي طبق فيه . ويقول إن البلد مختلف باختلاف الواقع وتنوع أحوال التجارة والزراعة . كذلك تختلف الشعوب في العادات والأخلاق والمعتقدات . وعلى هذا ، نجد قانوناً يلائم مصالح قوم ولا يلائم مصالح غيرهم ، وأن ما ينفع قوماً قد يضر بآخرين . وبينه الدولة عند إصدارها القوانين ، أنها يجب أن تراعي اختلاف الناس ، باختلاف أحوالهم وطبيعة أراضيهم ومعتقداتهم وعاداتهم . وإن مراعاة هذه الصفات والأحوال هي شرط لإدراك ما يفضي إلى نفع القوم وفوائدهم ، ويسعد عنهم أبواب المفاسد والأضرار . ولذلك يقول : « لا يسوغ لأرباب الشورى ، أى المجالس النيابية أو أى جهات لإصدار القوانين ، أن يجروا غير بلادهم في سن القوانين » .

وهو ، بالنسبة للفكر الإسلامي ، يطالب بتجديد الفكر والفقه الإسلامي ، وأولى سائله في ذلك : محاربة المذهبية . ويدرك في ذلك أن التبعية الجامدة للمذاهب قد أدت إلى ضعف الجماعة ، لأنها أدت إلى انقسامها إلى فرق وجماعات شتى . ويدرك أن الخطر الذي يهدد الجماعة لا يرد من تعدد مذاهب هذه الجماعة في الاعتقاد وفي التفكير ، إنما يرد من تحكم المذاهب في التابعين لها وعدم قدرة التابعين للمذهب على نقاده . فهذا التحكم وهذه العصبية المذهبية هي ما تقيم الفواصل المتباينة بين المذاهب وتابعها ، وهي ما تقيم روح العصبية المذهبية ، وهي ما تقسم الجماعة الواحدة إلى جماعات وطوائف شتى .

وهو يرى أن روح العصبية المذهبية إنما تتعالج بالرجوع إلى القرآن الكريم ، لأن القرآن كان على الدوام سر نجاح المسلمين ، وهو ما تقع صيحته أعماق القلوب : « ولا بد أن يؤخذ القرآن من أقرب وجوهه ، على ما ترشد إليه أساليب اللغة العربية ، ليستجاب لدعوته ، كما استجاب رعاه الغنم وساقه الإيل من نزل القرآن بلغتهم . والقرآن قريب لطالبه ، متى كان عارفاً باللغة العربية ومذاهب العرب في الكلام وتاريخهم وعاداتهم أيام الوحي » .

ويضيف إلى ذلك : الدعوة إلى تجديد الفقه الإسلامي الخاص بالمعاملات . ويقول إن الحياة تتطور وتتغير ، وضرورات المجتمع تتتطور . ويدرك أنه إذا وقفنا في الفقه عند حد اجتهادات الفقهاء السابقين ، مع تجدد الحياة الإنسانية وتغيرها ، فإن ذلك سيضيع المسلمين في الخرج من هذا الابتعاد بين فقههم الإسلامي وبين الحياة . و ساعتها : إما أن تضعف قيمة الإسلام في نفوسهم تحت ضغط الحياة وأحداثها ، وإما أن يقفوا عن

متابعة سيرهم فيعزلوا. فالاجتهداد هو الوسيلة الختمية لامتداد الصيغة الإسلامية للأحداث المجتمع الإنساني في الجماعة الإسلامية.

وفي هذا السياق ، نجد كتابات كثيرة لمحمد عبده ينتقد فيها التقليد ويواجهه ، لأن التقليد عنده يتنافى مع العقل الذي من وظيفته ملاعنة الإنسان مع ظروف حياته ، ويتنافى مع سنة الحياة التي تتسم بالتغيير والتبدل الدائرين ، ويتنافى مع طبيعة المبادئ الإسلامية التي تتصف بالعمومية والقابلية للتطبيق في كل زمان ومكان. وتقضي هذه القابلية للتطبيق مع اختلاف الزمان والمكان ، أن يكون في مقدورنا إعمال أحكامها مع الظروف المتغيرة ، وهذا ما يحتاج إلى الاجتهداد.

وفي دعوته إلى الاجتهداد والتتجدد الفقهي ، دعا إلى نبذ الكتب التي تتصف بضيق الأفق المذهبى ، ودعا إلى مطالعة كتابات المجتهدين من الفقهاء سواء للمتقدمين كالزيلعى أو المتأخرین كالشوكانى . كما عاب على الكتب إطالتها في الشرح بالنسبة للعبادات واحتصارها في الإشارة إلى المعاملات ، برغم أن هذه الأخيرة تحتاج إلى المزيد من البحث ، وهي الأكثر عرضة للتغير مع تغير الأزمان. وكان له وجه اهتمام خاص بنهج البلاغة للإمام على بن أبي طالب .

وكان له في تفسير القرآن منهجه يتلخص في أن القرآن كله يفسر بعضه ببعضًا ، فلا تجزأ الآيات لتفسير خارج سياقها ، وأن السورة وحدة متاحكة تفسر آياتها في ضوء الموضوع العام ، والمواضيعات العامة التي اشتغلت عليها السورة ، وإلقاء الضوء على معنى النصوص والأحكام من وقائع تاريخ الدعوة الإسلامية ، والتوسيعة في معانى النصوص بما يشمل ويختم وقائع الحياة المعيشة . فهو مذهب تكامل في الفهم والشرح والتفسير.

ويرى محمد عبده أن وظيفة القانون حفظ الحال القائم في الجماعة ، فهو يحكم الأوضاع القائمة وينظمها ، ولكنه لا يغيرها. أما تغير المجتمع إلى ما هو أفضل ، فيكون عن طريق التربية والتعليم .

فال التربية عند محمد عبده ، هي من الأسس الهامة للتقدم ولدعم الروح الجماعية بين الأفراد . ومقاييس الجماعات وتغالبها ، لا يكونان إلا من وجة العقول والأخلاق ، وهذا لا يكمل إلا بال التربية . وأهم وجوه التربية عنده هي التربية الدينية . لذلك اهتم بهذا النوع من التعليم ، إذ يرجع أسباب الخذلان عند المسلمين إلى قصور التعليم الدينى ، إما همالة جملة ، وإما بسوء ممارسته .

وهو في هذا المجال يتكلم عن العامة وابتعادهم عن أصول التربية الدينية السليمة ، وتركهم فيها لبعض عقائد (الجبرية) التي تعتبر الإنسان مجرّد في كل ما يأتى من

تصرفات وسلوك ، وأن لا اختيار للإنسان فيما يفعل . وهذا منطق يخالف حقيقة التصور الديني للإنسان باعتبار الإنسان مسؤولاً عنها يفعل ، محاسبًا عنها يرتكب من آثام ، مثابًا عنها يؤدى من الفضائل . ولا حساب إلا بمسئوليّة ، ولا مسئوليّة إلا بقدرة على الاختيار . وتمكّن من الاختيار .

وهو يفرق بين الاعتقاد بالجبر ، وبين الإيمان بالقضاء والقدر . فالجبر ، يعدم الإرادة الإنسانية تماماً ، وهذا ما لم يقل به دين ولا ينزل به حكم . وهو ضار بالإنسان . أما القضاء والقدر ، فهما من الإيمان بالغيب ، وهما من ظواهر الكون ، بما لذلك من سلطة على الفكر والإرادة وبما لها من ضوابط حاكمة لأسباب الظواهر الكونية والحياتية والضابطة لإرادة البشر . ومع تحرير الإنسان من الجبرية ، تتحرر إرادته . ومع إيمانه بالقضاء والقدر ، يصبح أكثر جرأة وجسارة لما تطبع النفس به من قدرة على الثبات واحتمال المكاره ومقارعة الأهوال .

وصار محمد رشيد رضا امتداداً للدعوة محمد عبده خلال الثلاثين عاماً التي أعقبت وفاة محمد عبده في عام ١٩٠٥ ، إلا أنه امتداد له تميزه وتنوعه واستجابته للأوضاع المتغيرة على مدى هذه السنين . فقد صارت اجتهادات رشيد رضا أكثر اتصالاً بفكرة ابن تيمية . ومن ثم ، قويت الأصارة من بعده بين حركة التجديد الفقهي ، وبين التوجه السلفي . وكان لهذه الأصارة أثر عميق في تحقق الملامة بين الأصالة الشرعية ، وبين استشراف أوضاع الواقع المعيش . كما كان السيد محمد رشيد رضا أوغل في السياسات العملية سواء العربية أو الإسلامية ، من الإمام محمد عبده ، واكتمل لديه منهج التفسير المجدد للقرآن مع الربط بين قضيّاً الفقه وقضيّاً السياسة . ذلك ، لأنه عاصر من الأحداث التالية لمحمد عبده ما كان يحتاج إلى هذا الانشغال بهذه السياسات الوطنية ، مثل : تصفية الدولة العثمانية ، وتقسيم بلاد الشام والعراق بين الإنجليز والفرنسيين ، وظهور الصهيونية .

بعد الفكر الإسلامي المقاوم الذي تبلور على يدي الأفغاني ، والفكر الإسلامي المتجدد الذي أورقت فروعه على يدي محمد عبده ، وبعد إضافات محمد رشيد رضا ، نجد الفكر الإسلامي على الصعيد الفلسفى الذي بلوره محمد إقبال في كتابه الشهير (تجديد الفكر الديني في الإسلام) . ومحمد إقبال شاعر هندي مسلم كبير وفيلسوف ومفكر سياسى . ولد في عام ١٨٧٣ ، وتوفي في عام ١٩٣٨ ، وتعلم ودرس في معاهد التدريس بدءاً من الكتاب الهندى - حيث حفظ ما تيسر من القرآن - حتى جامعة كمبردج بإنجلترا حيث درس الفلسفة والقانون . ودرس الإسلام وفلسفة الهند واستوعب

الحضارة الغربية، وقام بالتدريس في جامعة لندن، وفي الكلية الشرقية بالهند بالهند. واشتغل بالسياسة، ودعا لإنشاء الدولة الإسلامية في الهند. كان يعيش في زمان يصعب فيه على من يهتم بشئون مجتمعه أن يعمل في مجال واحد، لأن المشكلات تأخذ بعضها برقاب بعض، وتتدافع من شتى مجالات الحياة، سواء في السياسة أو الفكر أو من غيرها. (تجديد الفكر الديني في الإسلام)، هو سبع محاضرات، ألقاها إقبال في مدارس وفي جامعة عالكرة في الله أباد بالهند في عام ١٩٢٨.

واستهدف إقبال أن يقف ضد تلك الثنائية التي تروج بين المسلمين، وهي ثنائية الروح والمادة، وثنائية الدين والدولة، وثنائية القديم الأصل الموروث والجديد البراق الوافد. وهي ثنائية تضع كلا من طرف أي من هذه المعادلات كما لو كانت بدائل لا تجتمع معا؛ فاما الروح وإما المادة ، والدين شيء والدولة شيء آخر، والقديم منفصل عن الجديد، والروح خير والمادة شر. وبهذا يسقط المسلم في وهمة من اللاأدبية بين طرفين لا يستطيع أن يجمع بينهما، أو يظن أن اختياره الروح يقتضي فيه التواكل وترك الدنيا وبعد عن مجالات العمل لتغيير الحياة إلى ما هو أفضل ، أو يكون اختياره للهداية منفلت الزمام عن تقتضيه الروح من ضوابط .

ويذكر إقبال أن هذه الثنائية ليست من الإسلام كما يفهمه ، ويقول : إن الدين في الإسلام « هو أسمى مظاهره وليس عقيدة فحسب أو كهنتها ، أو شعيرة من الشعائر، بل هو وحده القادر على إعداد الإنسان العصري إعداداً خلقياً يؤهله لتحمل التبعية العظمى التي لا بد أن يتمخض عنها تقدم العلم الحديث . . إن السمو إلى مستوى جيد من فهم الإنسان لأهله ومستقبله ( من أين جاء ، وإلى أين المصير ) هو وحده الذي يكفل له آخر الأمر الفوز على مجتمع يحركه التنافس الوحشى ، وعلى حضارة فقدت وحدتها الروحية ، بما انطوت عليه من صراع بين القيم الدينية والقيم السياسية . . » .

ومن ذلك ، فإن « إقبال » يربط بين الروح والمادة ، ويربط بين الدين والدولة ، ويربط العبادة بالعمل ، لا على المستوى السلوكي الأخلاقي فقط ، ولكن أيضاً على المستوى الفلسفى . وهو يقول إن الإنسانية اليوم تحتاج إلى تفسير روحي للكون يحمل محل التفسير المادى الذى ساد في حضارة الغرب ، كما تحتاج إلى تحرير روح الفرد ووضع مبادئ أساسية توجه تطور المجتمع الإنساني على أساس روحي . وهو يقول إن أوروبا عرفت المثالية ، ولكنها لم تستطع أن تجعل المثالية عاملًا مؤثراً في الوجود المادى : « صدقونى إن أوروبا اليوم هي أكبر عائق في سبيل الرقي الأخلاقي للإنسان » . وهذا على خلاف المسلم ، لأن الدين عنده مرتبط بواقع حياته ، وقد استطاع بالدين أن ينهض بالأفراد وأن يبني مجتمعات .

وآية ارتباط الدين بالواقع لدى إقبال من حيث منهج التفكير، هي أن الإسلام لا يرفض (التجربة) من حيث إنها تؤهل إلى المعرفة الدينية واليقينية . والحال أن منهج العلم التجاري يقوم في مجال العلوم الطبيعية ، أما في مجال المعرفة الدينية ، فلم يؤكد عليه ويسمح به إلا الإسلام . يقول تعالى ﴿أَلمْ ترِ إِلَى رِبِّكَ كَيْفَ مَدَ الظُّلْمَ وَلَوْ شَاءَ لَجَعَلَهُ سَاكِنًا ثُمَّ جَعَلَنَا الشَّمْسَ عَلَيْهِ دَلِيلًا \* ثُمَّ قَبضَنَا إِلَيْنَا قَبْضًا يَسِيرًا﴾ . ﴿أَفَلَا يَنْظُرُونَ إِلَى الْإِبْلِ كَيْفَ خَلَقْتَهُ \* وَإِلَى السَّمَاءِ كَيْفَ رَفَعْتَهُ \* وَإِلَى الْجَبَالِ كَيْفَ نَصَبْتَهُ \* وَإِلَى الْأَرْضِ كَيْفَ سَطَحْتَهُ﴾ .

ويستخلص إقبال من ذلك ، أن ثمة اتجاهًا تجريبياً عاماً في القرآن ، «ما كون في أتباعه شعوراً بتقدير الواقع ، وجعل منهم آخر الأمر وأضاعى أساس العلم الحديث». ويستطرد قائلاً: «إنه لأمر عظيم حقاً ، أن يوقف القرآن تلك الروح التجريبية في عصر كان يرفض عالم المئيات بوصفه قليل الغناء في بحث الإنسان وراء الخالق» . ثم يضيف إلى ذلك أن القرآن يبنينا بحقيقة التغيرات ، وأن ثمة تطوراً ونمواً وتبدلًا . وهذا لابد من فهمه ليتمكن بناء حضارة قوية . ولكنه يحدد مجال التغيير بأنه يتعلق بالطبيعة دون مجال القيم الأخلاقية ، ودون مجال الألوهية بطبيعة الحال .

والإسلام بذلك – على خلاف الأديان الأخرى – لا يعارض المعرفة التجريبية ولا يخاصمها ، وهو خارج عن هذا التزاع الذي جرى بين الفكر المسيحي وبين مناهج العمل التجريبي ، وإن كان مجال المعرفة التجريبية بالنسبة للدين ، وهو مجال المشاهدة وما تقتضى من إدراك عقلي . فالمسلم لدى إقبال هو إنسان (واقعي) بحكم دينه ، وعليه أن يندفع إلى الحركة نحو واقع الحياة المادية . وإن الرسول عليه الصلاة والسلام يقول: «جعلت لى الأرض مسجداً وطهوراً» .

ويربط إقبال بين الروح والمادة ، فيقول: إن ما نسميه إنساناً هو جسم إذا نظرنا إلى نشاطه في العالم المادي ، وهو عقل ونفس إذا نظرنا إلى ما يستهدف من مثل عليا . وكذلك الشأن بين الدين والدولة؛ إذ الدولة في نظر الإسلام هي المحاولة التي تبذل بقصد تحويل المبادئ المثالية للدين إلى قوى مكانية وزمانية .

\* \* \*

في بداية القرن العشرين ، كانت الحركة الوطنية مرتبطة بالإسلام ، لا تكاد تنفصل عنه . وكانت شعوبنا العربية الإسلامية ، وهي تقاوم الاستعمار ، إنما تنهض تحت راية الإسلام . والحركات الإسلامية هي ما كانت تجتمع فيه الشعوب لمكافحة أجنبى محتل أو مقاومة ظالم مستبد . وبهذا التصور ، نفهم حركة عبد القادر الجزائري في الجزائر ،

وحركة عبد الكرييم الخطابي في المغرب، وحركة السنوسى في ليبيا، وحركة المهدى في السودان. وكذلك كانت حركة مصطفى كامل في مصر، والوهابية في جزيرة العرب... وهكذا.

وكانت التكتويينات المتأثرة بالفکر الغربي، لا تعدو وقتها دوائر النخب السياسية من كبار رجالات المجتمع ذوى المناصب الكبيرة. ولكن هذه الدوائر بدأت مع الوقت تتسع وتنشق، ويتكاثر الناس فيها. وذلك بسبب نظام التعليم الحديث الذى لم يكفى بادخال العلوم الحديثة والعلوم الطبيعية واللغات، لكنه أسس ونظم على النمط الأوروبي من حيث فصل علوم الدنيا عن علوم الدين، فركز على الأولى وأهمل الثانية إهالاً. وكذلك انتشر الفكر الأوروبي الفلسفى بين صفوة المثقفين المتخرين من هذه المدارس، بسبب وجود المجلات الشهرية والكتب التى بدأت تظهر لترويج لهذه الأفكار وتعارض بها أسس الفكر الإسلامى، والتقاليد. ولم تكتمل الحرب العالمية الأولى (1914-1918) حتى كانت الدولة العثمانية قد صفت، وحل محلها دولة تركيا الحديثة، التى ألغت الخلافة الإسلامية، واتخذت إجراءات شديدة الحدة لتصفية كل أثر للإسلام كنظام للحياة وأساس للشرعية الاجتماعية والسياسية هناك. وكان لذلك وقع الصدمة الشديدة على المسلمين فى العالم أجمع، لا من ذهب الدولة العثمانية، ولكن ألا من تلك الظروف التى نقضت عقد المسلمين وشتت شملهم، فلم يعودوا يرون جهة أو هيئة يتوجهون إليها كجامعة لهم. وفي الوقت نفسه، احتلت القوات الأوروبية ما كان لم يحتل بعد من أراضى العرب والمسلمين واقتسموها بينهم، وخصوصاً منطقتى الشام والعراق وغيرهما.

وفي هذا الوقت، ظهر عديد من الحركات الوطنية في العالم الإسلامي كمصر، وفي غير العالم الإسلامي كالصين والهند، وكذلك حركات المقاومة في البلاد حديثة العهد بالاحتلال كسوريا والعراق. وكانت القوى التي قامت بهذه الحركات أساساً من أبناء المؤسسات الحديثة في التعليم، من تربوا على أسس علمانية بعيدة عن المؤسسات الدينية التقليدية.

وتكاتفت هذه العوامل، لتصنع الحركات الوطنية التي ظهرت في هذه المرحلة، بصورة علمانية، فهى تعمل على إجلاء المحتل وتطالب بالاستقلال السياسي، ولكنها ترسم لمستقبل بلادنا صورة مستمدة من أنماط النظم الاجتماعية السائدة في الغرب، وتستهدف بناء نظم وضعية بعيدة عن الفكر الدينى وعن أصول الشرعية الدينية.

في البداية، اندمج التوجه الإسلامي ورجاله في هذه الحركات بحسبان أن مقاومة الغاصب الأجنبى أولى في الاعتبار، وأن إجلاءه لا شك يفيد القوى الوطنية كلها.

والمتبعة للحركات الوطنية في هذه المرحلة، أى في بداية العشرينيات من القرن العشرين، يلحظ اتصالاً قوياً للعناصر ذات التوجه الإسلامي ومشاركة فعالة في هذه الحركات.

ولكن، مع نهايات العشرينيات بدا أن الفكر العلماني يعمل بإصرار على أن يسيطر على أوضاع المجتمع كاملة، وأن يصوغ المؤسسات الاجتماعية ومؤسسات الدولة بطابعه، ويعمل على أن يفصل الدين عن أوضاع المجتمع وينشئ نظاماً علمانياً صرفاً، أو يكمل النظام العلماني الذي كان بدأ مع نهايات القرن التاسع عشر، وبدأت أقلام كتاب تطالب صراحة بتنحية الدين عن أن يكون له شأن بأوضاع المجتمع.

وفي الوقت نفسه، تحررت حركات التبشير المسيحي الأوروبي والأمريكي من خوفها إزاء المسلمين. كانت هذه الحركات قد وفدت إلى أقطارنا منذ منتصف القرن التاسع عشر. وكانت تنشط بين المسيحيين من المواطنين في بلادنا لتكون لها قواعد بشرية موالية لها، مما أثار سخط المسلمين الشرقيين في بلادنا، وحفظهم لمقاومة هذا النشاط. ولكن تلك البعثات لم تكن في ذلك الوقت تحرّر على أن تقرب من المسلمين، هذا البحر الواسع الذي إذا هاج فيمكن أن يبتلع تلك الحركة في قاره السحيق. ولكن بعد الحرب العالمية الأولى، ونشأة النظم العلمانية وبنى قيادات الدول وقيادات الحركات الوطنية هذا النظام العلماني، شجع ذلك حركات التبشير لتعمل بين المسلمين، وبدأت عملها فعلاً بعد مؤتمر عقدته المبشرون في القدس في عام ١٩٢٤، وارتفاع فيه شعار (تنصير العالم في جيل واحد).

لقد توفي محمد عبده في سنة ١٩٠٥، وبقي تلميذه رشيد رضا يصدر مجلة المنار الإسلامية ويصدر تفسير المنار، وهو تفسير القرآن الكريم حرره رشيد رضا عن دروس محمد عبده، ثم سار على منواله ليكمل التفسير، ووصل تفسير المنار إلى الجزء الخامس عشر من القرآن الكريم عندما توفي السيد رشيد رضا سنة ١٩٣٥. وهذا هو التفسير الذي أشرنا إلى منهجه في حديثنا عن محمد عبده في الصفحات السابقة.

\* \* \*

كان من الضروري عرض هذا السياق التاريخي، قبل الحديث عن حسن البنا برغم أننا نتكلم عن الفكر الإسلامي في الأساس. وسبب ذلك، أن حسن البنا صنع حركة إسلامية أكثر مما صنع فكراً مجرداً. ونحن نبلور فكره ونعرضه لا من خلال أقواله فقط، ولكن من خلال حركته وأعماله ومن خلال الجماعة التي نشأت. ولعل هذا التوجه العملى الحركى هو ما كان يشكل أساس الاستجابة للأوضاع التاريخية المحيطة.

إن الحلقة الرئيسية في فكر حسن البنا وموقفه هي (شمول الإسلام)، أي الدعوة للإسلام الشامل لكل أوضاع الكون والمجتمع والفرد، والإسلام الجامع لكل أطراف الحياة، أي الإسلام المهيمن على كل شئون البشر عقيدة وشريعة وسلوكاً. وبالعقيدة، تتحدد للإنسان نظرته إلى الكون وموقع الإنسان في هذا الكون. وبالشريعة، تتحدد له أسس نظرته إلى المجتمع وموقع الفرد من الجماعة والتوازن الواجب بين الحقوق والواجبات بين الناس. وبالسلوك، تتحدد له أسس نظرته إلى غيره من الأفراد والجماعات وأساليب تعامله مع غيره. فالإسلام فلוסفة وقانون وأخلاق، وهو يحكم عقل الإنسان وقلبه وظاهره وباطنه.

وإن التأكيد على هذا المعنى الشامل، هو ما به تمثلت الاستجابة الإسلامية الصحيحة التي تطلبها الواقع عندما اتجهت حركة المجتمع إلى إضمار الإسلام وحصره في نطاق العلاقة الباطنية بين الفرد وربه، وفي تقديره في حدود العبادات فقط، وإقصائه عن أن يكون حاكماً لنظام المجتمع ولعلاقاته. إن ذلك لا يعني أن الدعوة كانت رد فعل لواقع معين فقط، ولكنه يعني أن أي كيان كبير كالإسلام عندما يلقي تحدياً لأى من جوانب عناصره وخصائصه الأساسية، إنها يبرز لهذا الوجه من وجوده التحدي كل طاقته، ويحشد كل قوته لمواجهة التحدي في هذه الزاوية أو الجانب الذي وقع فيه الخلل، كشأن جسم الإنسان عندما يركز كل طاقاته لمواجهة الآثار الموجهة إليه في الجانب المصاب. وشبيه بذلك مثلاً، حركات الاستقلال الوطني التي انتشرت مع الاحتلال الأجنبي لهذه الأوطان، لم تكن رد فعل بالمعنى السلبي للكلمة، ولكنها كانت استجابة لوجه التحدي والخلل التي واجهت الجماعة.

فشمول الإسلام خاصية أصلية فيه، وهي ملائمة له لا تبارحه، أو لا يصير الإسلام إسلاماً بغيرها. وهذه الصفة تمارس في أوضاعها العادية إذا وجدت مجالاً للاعمال. فإذا تصدى لها من ينكرها ويحاول تحرير الإسلام منها، ظهرت كمطلوب يؤكد عليه المسلمين وكشعار ترفعه الحركات السياسية، كما أن وصف الاستقلال وصف يلزم الجماعة السياسية لأى شعب، ولكنه يتتأكد في مواجهة من ينكره، ويرتفع كشعار سياسي وقتها.

وبما ينسق مع هذه النظرة الشمولية للإسلام اندماج فكر الدعوة بعملها. فحسن البنا مندمج في (جماعة الإخوان المسلمين)، وفكره مندمج في نشاطه الحركي، والدعوة ليست عرضاً لفكرة والدفاع عنها، ولكنها تنظيم يجمع الناس ويتظمهم ويأخذهم بالتعليم والتربيـة الدينية والسياسية، ويتطلب منهم أن يقوموا بهذا العمل مع الآخرين، وأن ينقلوا ما تلقوا إلى غيرهم. وذلك كشأن أي تنظيم حركي يقوم بدعاوة.

وكان التكوين الفكري الوجданى للجامعة مزيجاً من علوم الإسلام التى تدرس فى الأزهر من قرآن وسنة وتوحيد وتفسير وفقه ولغة ، ومن حركات الطرق الصوفية التى تأثر بها حسن البناء فى صباه ، والتى أفادته فى استخلاص الأسلوب التربوى للجامعة ، وفي كيفية ربط أفراد الجماعة بالتنظيم من خلال لون ما من ألوان الممارسات شبه الصوفية ، كقراءة الأوراد والتهيئة للتجمعات التى تهتم بالثقافة والعبادة معا . كما كان هذا المزيج يتكون من تجربة الجمعيات الدينية التى نشأت من قبل .

وأصول التربية الإسلامية تقوم على إشاعة العقيدة الصحيحة المستخلصة من القرآن والستة مع البعد عن جدل الفلسفه ، وإقامة العبادات بحسبان العبادة هي أفعال ما يبني به الفرد وتبني به الجماعة ، وإشاعة روح المعاملة الإسلامية من حيث إن الإسلام دين ونظام للحياة وعبادة وعمل متذagan ، مع غرس مفهوم الأخوة الإسلامية ، والبعد عن موطن الخلاف الفكري والعقائدى .

وتوجهت الدعوة أساساً إلى الشباب ، وبخاصة من طلبة الجامعات والمدارس الدينية التى تنشر الفكر العلماني بين طلبتها . توجهت الدعوة لهؤلاء ، لتقاوم الأثر العلماني فى عقول الناشئة ، ولأن هؤلاء الطلبة هم عدة المستقبل الذين تفتح أمامهم بعد تخرجهم آفاق العمل العام فى مجالات الإدارة أو المهن المختلفة ، ولأن هؤلاء الطلبة يعتبرون من ذوى الانتشار الواسع بين أسرهم وذويهم وبين أبناء بلدانهم وقراهم وأبناء الأحياء التى يسكنون فيها ، فلديهم إمكانية انتشار واسعة . وقام هذا النشاط على أساس تجمعات روحية عبادية هي الكتائب ، وتجمعات شبابية رياضية هي الجوالات ، وتجمعات اجتماعية هي الأسر .

وكانت الدعوة تؤكد على الجانب السياسى للعمل الإسلامي فيما تؤكد عليه من جوانب أخرى ، فكانت بمثابة حركة إسلامية تعمل على إخراج الاحتلال الأجنبى من البلاد ، وتعمل على مشاركة الفلسطينيين جهادهم ضد الصهيونية .

على أن العمل السياسى للجامعة فى إطار الخلافات السياسية التى كانت تقوم بين التيارات والأحزاب المختلفة ، هذا العمل كانت له وجوه سلبية ، وأوقع الجامعة فى عدد من الأخطاء السياسية لا مجال للاستطراد فيها هنا . إن ما نريد أن نركز عليه فى هذا السياق الجامع لعناصر الفكر الإسلامي التى تراكمت بموجب الخبرة التاريخية فى هذه المرحلة الحديثة ، هو ما أضافه حسن البناء من عناصر إلى هذا الفكر .

فكما أن الأفغاني يعتبر مقدماً للفكرة الإسلامية المجاهدة لاحتلال الأجانب ديار الإسلام والمقاومة لتبغية هذه الديار للقوى الأوروبية والغربية الكبرى ، وكما أن محمد عبده يعتبر مقدماً للفكرة التجددية في الفقه الإسلامي والتفسير؛ فإن حسن البناء يعتبر

مقدماً لفكرة شمول الإسلام، ولارتباط الفكر بالعمل، والدعوة بالتنظيم الحركي، والدين بالسياسة.

تكلمنا حتى الآن عن جوانب تعتبر ذات ثبات نسبي في الفكر الإسلامي المعاصر، فهي، وإن كانت تراكمت عبر مرحلة ممتدة نسبياً، وإن كان شارك في إرائه عدد من كبار المفكرين العالمين في المجال الإسلامي، إلا أن وجه ثباتها النسبي أنها تستجيب للاحتجاجات الكلية ذات العمق وذات الغلبة على المرحلة التاريخية التي نحياتها والتي تشكل السمات الغالبة لها. وهناك وجوه أخرى وجوانب للفكر الإسلامي المعاصر لا يتسع المقام لتفصيل في شأنها. إنما حدتنا الوجوه الأربع الأكثر أهمية، وهي: الوجه المقاوم للتبعية الأجنبية الحاصلة، والوجه المجدد المقاوم للجمود، والوجه الذي يربط العقيدة بالحياة على المستوى الفلسفى والوجدانى الروحى، والوجه الذى يربط شمول العقيدة بالحياة العملية في صورتها التطبيقية والتنظيمية، أي شمول العقيدة من حيث هي حركة وتنظيم وسياسة.

وننتقل الآن إلى جانبين أكثر ثانوية وأقل ثباتاً في الفكر الإسلامي المعاصر، بمعنى أنها وجوه تتضمن استجابات مرحلية متغيرة لحالات طارئة، أو لضغط حادة، أو لأوضاع غير عادية صادفت المسلمين في بعض الأقطار.

فهناك خاصية يتخذها الفكر الإسلامي المعاصر أو بعض روافده في الحالات التي يلقى فيها حضراً وتضيقاً شديدين، أو في فترات المجموم الشامل عليه. هنا يحدث رد فعل يتتنوع على ضربين، ويتوقف وجود أي من النوعين على طبيعة الخلفية البشرية التي يعمل فيها. فإن كان الإسلام يشكل في هذه الخلفية عاملاً عريضاً وعميقاً وحياناً، كانت الاستجابة داعية للعنف شديدة الحدة على الحصر والتضييق الحادثين. وإن كان الإسلام مهدد الوجود في هذه الخلفية، كانت الاستجابة بعيدة عن الوديان العنيفة بعيدة عن السياسة متّعة سبيلاً للانتشار بالتسرب العقدي المادئ.

في الحالة الأولى، حالة الحدة والعنف، نجد الفكر يعمل على تحديد الفوائل الحادة بيته وبين غيره. كما لو أنه يحفر خندقاً أو يبني قلعة عالية الأبراج، ويعمل على أن يكون كتائب للصدام كفرق للفدائين. ومن هؤلاء، يرد أبو الأعلى المودودي وسيد قطب.

وفي الحالة الثانية، حالة الانتشار بالتسرب العقدي المادئ، نجد الفكر الإسلامي يبتعد عن مناطق الاحتكاك المباشر مع الخصوص، ويتحاشى المواجهة، ويبعد عن خطوط التقدم الأساسية التي يتخذها الخصم، ويتراجع هو عن الخطوط المتقدمة،

ويبتعد عن السياسة وجوانب الإسلام الخاصة بنظم الحياة والشائع، ويركز أعظم جهده للجانب العقدي الإيماني والتعبدى، وغاية جهده أن يحفظ العقيدة والعبادات، وأقصى أمنيته في هذه الظروف أن يوصى الناس بضبط سلوكهم الفردى على وفق وصايا الدين. ومن هؤلاء، يرد سعيد النورسى في تركيا وجماعة التبلیغ في الهند.

لقد كان أبو الأعلى المودودى (١٩٠٣ - ١٩٧٩) أميراً للجماعة الإسلامية التى نشأت في الهند في عام ١٩٤٠، ثم صارت جماعتين، إحداهما في باكستان والأخرى في الهند، وذلك عندما قسمت الهند إلى هاتين الدولتين في عام ١٩٤٧. وظل يحرر الصحف الإسلامية ويؤلف الكتب منذ كان في الثانية والعشرين من عمره، حتى مات.

لقد قامت دولة باكستان انفصلاً عن الهند على أساس أنها دولة للمسلمين بالهند. ومع ذلك، لم تطبق باكستان القانون الإسلامي ولا النظام الإسلامي، وإن حزب الرابطة الإسلامية الذى دعا لفصل مسلمى الهند وإنشاء الدولة المسلمة، والذى حكم باكستان بعد ذلك، اتبع في ممارسته الحكم النهيج العلمانى. ومن هنا، اتخذت دعوة المودودى طابعها الحاد. وقد ركز على شرح مبادئ الإسلام وقيمه الأساسية، وخاصة في القضايا التي احتدم فيها النزاع بين قيم الإسلام ومبادئه، وبين الأفكار الغربية. وتميزت معاجلاته لهذه القضية بشئء من الحدة، وشن حملات قوية على العقائد الغربية المعاصرة.

والفكرة الأساسية التي نرى الإشارة إليها هنا، هي دعوته لإرساء مبدأ الحاكمية لله سبحانه وتعالى وحده، وأن تكون الحاكمية لله وحده في جميع مجالات الحياة البشرية، وأن عقيدة الإسلام لا تتحقق بمجرد القيام بالعبادات، لأن طاعة الله في شئون الحياة كافية هي المطلوبة، والصلة لا تؤدي وظيفتها إذا لم تنه المصلى عن الفواحش. فالتشريع لا ينفصل عن الإيمان، والشريعة لا تنفصل عن ذكر الله. وفرض الإسلام لا تكمل إلا بإقامة النظام الإسلامي كاملاً.

وأنظر ما وضع المودودى في هذا الشأن، أن فكره فاصل وفارق. فهو لا يتعامل مع ذوى الأفكار المغایرة، ولا يقيم معهم الجسور على نحو ما نعهد في مثل حسن البناء أو فيمن قبله من أشرنا إليهم. فهو فكر يهدف إلى المجانبة والماضلة، وليس إلى التغلغل والتسرب.

وتوضح هذه الملامح جيداً، عندما تنظر في فكر سيد قطب، إذ تناول سيد قطب فكرة المودودى عن (الحاكمية لله وحده)، وركز على مفهومه. فهو يقول إن عقيدة الإسلام هي (لا إله إلا الله)، وهذه الشهادة تعنى أن تكون الحاكمية لله وحده.

وال المسلم هو من يطيع القرآن وحده . وبذلك ، فإن من يضع تشريعاً أو قانوناً لمجتمعه ، إنها يعتدّى على سلطان الله بادعاء الحاكمية لنفسه . ومن يتلقى الشرائع القانونية من غير القرآن ، فهو لا يكون عبد الله وحده . وأنكر بهذا على البشر إمكان التشريع لجهازتهم ، واعتبر ذلك من شأن الجاهلية ، واعتبر المجتمع القائم جاهلياً ينبغي مجازاته ، وفرق بين المسلمين الحقيقيين الذين يرون نظرته ، وهم الطليعة ، وبين من يدعون الإسلام . واعتبر أن دعوته هي لإنشاء الدين إنشاء ، وهي دعوة لاعتناق عقيدة الإسلام بين الناس ، حتى لو كانوا يدعون أنفسهم مسلمين . واعتبر موضوع التجديد في الفكر الإسلامي مُرجحاً لأنّه لا تجديد في الإسلام قبل أن يوجد الإسلام .

هذه الدعوة واضحة الغلو فيها تفضي إليه من الابتعاد عن المجتمع ووصفه بالجاهلية ، واعتبار من يحيون في هذا المجتمع أناساً يجب أن توجه إليهم دعوة الإسلام . وهذا الفكر من شأنه أن يكون كتائب للصدام من المؤمنين به . لذلك ، فهي دعوة تلمع فيها أنها رد فعل لمواجهة التغريب في النظم والشائع التي طفت على بعض المجتمعات المسلمين أحياناً . فهي رد فعل للغلو في التغريب . وهي انفعال حاد أدى على مبالغات العلمانيين في استبعادهم الإسلام وشريعته ، وفضلها تماماً عن نظم المجتمعات الإسلامية وشائع هذه المجتمعات وقيم السلوك فيها ، لا سيما إن كان مما يصاحب ذلك ما يتعرض له دعوة الإسلام والمطالبون بإحياء شرائعه من محن وحصار وتضييق وسجن .

وعلى الطرف الآخر من الفكر الإسلامي ، نجد جماعة التبليغ التي أنشأها في الهند محمد إلياس إسماعيل الكاندي ملوكى المولود في سنة ١٩٠٢ . كان الوقت وقتاً شاعت فيه حالات العودة إلى الوثنية ، بسبب تأثير المخالفات الوثنية . وهو وقت طغيان الحضارة الغربية ومنهجها العلماني الذي شاع تحت حراسة الاستعمار الأوروبي . وال المسلمين هنا أقلية بشرية ، وليسوا قوة بشرية غالبة كشأن الحالة في مصر أيام سيد قطب ولا باكستان مع المودودي . فهي دعوة تقوم في الهند ، حيث المسلمين أقلية ضعيفة مضيق عليها في فرص التعلم ، وحيث يقوم شعور بالصغار والوهن .

قامت الحركة متصلة اتصالاً وثيقاً بتلك الظروف والأوضاع ، وكان لقادتها وجه اقتداء ببعض الطرق الصوفية ، ولاءمت أساليبها بالإمكانات المتاحة في الواقع ، لتنجز المطالب المطروحة في الواقع أيضاً . فهي حركة تقوم في جماعة فقيرة وبسيطة ، فاختارت من الأساليب ما يلائم ذلك . والقراء قليلاً المال كثيراً الوقت ، أى أنّ ما لديهم من جهد أكثر مما لديهم من المال ، لذلك طلبت الحركة من أعضائها أن يتبرعوا لها بفائض

جهدهم وليس بالمال . وكان مقرها بمسجد قديم جنوب دلهى ، ولكنها بدأت خطواتها الأولى في جنوب الهند ، واستطاعت في جنوب الهند أن تعيد أناشًا للإسلام دفعهم إلى عمارة الأرض وتحسين أعمالهم وحرفهم مع أداء الفرائض الإسلامية . ثم انتشرت في الهند وبباكستان ، ثم انتشرت في جزيرة العرب وفي مصر وغيرهما من البلاد العربية . وعلى كل أن ينخصص للدعوة أيامًا محدودة في كل شهر وفي كل سنة ، ويحمل زاده القليل ، ويحيى وسط الناس يدعوهم الله ويعايشهم ويجعل نفسه قدوة لهم . وهم يقومون بالوعاظ والتعليم بالمساجد والحضر على القيام بالفروض من صلاة وصوم وغيرهما وترك المعاصي . وليس لدعاتها مذهب محدد ، فهم من المذهب السائد في كل منطقة ، وهم حنابلة سلفيون في جزيرة العرب وأحناف في الهند ، وهم من كل طريقة صوفية . وبالنسبة للسياسة ، فالداعي مأمور بتجنب الخوض في السياسة قولاً وفعلاً ، وهو لا يشارك في حزب ولا في انتخاب ، لأن السياسة تثير الفرقة فيما يرون . وهو يرفض النظم الحديثة لأنّه يرى أن لا حاجة لها ، وأساليب الحضارة الحديثة تستخدم في إطار ما هو ضروري لقضاء الحاجات ، ثم لا احتياج إليها ، ونظرياتها يحتاج إليها من كانت الدنيا جتنّه . أما المسلم فيتعين أن تكون جنته في غير هذه الحياة الدنيا .

ومن هذه المنطقة من الفكر الإسلامي المعاصر ، نجد حركة بديع الزمان سعيد النورسي (١٨٧٣ - ١٩٦٠) ونشاطه في تركيا . كان هو كبير الحركة الإسلامية وكبير الدعوة في تركيا ، بعد أن تولى حكمها كمال أتاتورك ، وألغى منها الخلافة الإسلامية واستخدم كل وسائل الحدة والبطش للفصل التام بين تركيا وبين ماضيها الإسلامي ، وللإقصاء التام للإسلام عن كل جوانب الحياة المعيشية هناك . فألغى أتاتورك ما كان باقياً من الشرائع الإسلامية ، وألغى الهيئات الدينية في الدعوة أو التعليم أو الإفتاء ، وألزم الناس بالنظم والشرائع الغربية ، وألزمهم بأساليب العيش الغربية في الملبس وغيره ، واستبدل بالحروف العربية الحروف اللاتينية في كتابة اللغة التركية ، وأبعد عن هذه اللغة ما كان دخلها من ألفاظ عربية .

في ظل هذه الظروف ، قامت حركة سعيد النورسي . طالب بتطبيق أصول الشريعة ومبادئ الإسلام ، فنفي سنة ١٩٢٦ إلى جنوب غرب الأناضول ثانية سنوات . وبدأ يحرر ماعرف باسم (رسائل النور) التي كان يتكلم فيها عن أركان العقيدة الإسلامية . وكان هدفه الأكبر هو أن يتمسك المسلمين بإسلامهم ، ويعودوا إليه وفق تعاليم القرآن والسنة ، ويؤكد ضرورة الإيمان الصحيح ، ويدعو للوسطية والاعتدال والتسامح . وغابت على اهتمامه الجوانب الإيمانية أكثر من نظم الدولة الإسلامية والأوضاع

الاجتماعية. وكان قليل الاهتمام بالسياسة قائلاً: «ليس هذا هو الوقت لخدمة القضية السياسية».

ويمكن القول بأنه في الفترة من عام ١٩٣٣، كانت حركة النورسی من أهم الحركات الإسلامية التي نشطت للحفاظ على العقيدة الإسلامية في مواجهة خطة اكتساح الإسلام في تركيا، لا من شئون الحكم فقط، ولكن من كل أوضاع حياة الناس، ومن جوانبه التعبدية أيضاً. وتمكن الأتراك بهذه الجهود التي قام بها النورسی وغيره من إعداد مئات الآلاف من التلاميذ الداعين للحفاظ على العقيدة الإسلامية، برغم ضعف المفهوم السياسي لهذه الحركة، وابتعادها عن الإشارة لأى أهداف سياسية مباشرة.

وإذا كان النورسی في ظروف أيسر سنة ١٩٥٠ قد قام بعمل سياسي، وهو تأييد عدنان مندريس في الانتخابات لأنه كان يدعو إلى التخفيف من غلواء النظام التركي في معاداته للإسلام، فقد بقى الكثير من أتباع النورسی يبتعدون عن العمل السياسي. هكذا، نلمح في حركة جماعات التبليغ وحركة جماعات النورسی، نوعاً من الدفاع عن الخط الأخير عن الإسلام، خط المحافظة على أصل بقاء العقيدة الإسلامية لدى الفرد ولدى الناس، والدفاع عن المقومات الأساسية لهذه العقيدة. وذلك، في الظروف التي كانت تهدد بها المسلمين موجات من الانتزاع عن دينهم أو تعمل على خلع أسس العقيدة من العقول.

وهكذا، كان الظرف التاريخي وأوضاع التحدي التي تقوم أمام الجماعة وأمام الإسلام، هي ما تولد أسلوب المواجهة للدفاع عن الإسلام بوصفه كياناً حياً، وهي التي تحدد وسائل الدفاع وأدواته.

الحمد لله رب العالمين ، ، ،

## سَيِّد قَطْبٍ بَيْنَ فَكْرِ الْحَرْبِ وَفَكْرِ السَّلَامِ

عندما ننظر في فكر سيد قطب ، يجب أن ننظر في الفترة التي ظهر فيها هذا الفكر . وعندما نتحدث عن ( فكر سيد قطب ) ، إنما نقصد بالخصوص ما أنتج هذا المفكر الكبير في الخمسينيات والستينيات . إن له كتابات مهمة قبل ذلك ، ولكن ما يميز الفكر المنسوب إليه – الفكر ذات الأثر الخاص في تاريخ الفكر السياسي الإسلامي في العصر الحديث – هو ما ورد في الصياغة الأخيرة لتفصيره : ( في ظلال القرآن ) ، وفي كتابه الذي شعر بخطره الكبير كل من خصومه وأنصاره : ( معالم على الطريق ) .

في هذه الفترة، كانت الحركة الإسلامية مضروبة في رجالها وتنظيماتها. وكان الفكر السياسي الإسلامي مستبعداً من المشاركة في تحديد المفاهيم السياسية والاجتماعية السائدة. وبرغم كل تحفظات قيادة الدولة على ما سمي وقتها (استيراد الأفكار)، وبرغم حرصها أو حرص دعاتها على الترويج لما سمي بالنظم المنشقة من واقع ظروف المجتمع وتاريخه، وبرغم ذلك، فقد غلب الطابع العلماني على صياغة جمل الأفكار والنظم والمؤسسات ورؤى المستقبل، واكتسب المثال الغربي قدراً كبيراً من السيادة في القيم السياسية. وفي هذه الظروف، ظهر من تحت الرماد هذا الوميض الذي عرف بـ«فلك سيد قطب».

كان سيد قطب يؤكد على مفهوم الحاكمة لله وحده، في جميع مجالات حياة البشر، ويؤكد أن عقيدة الإسلام لا تتحقق ب مجرد القيام بالعبادات، لأن طاعة الله مطلوبة وواجبة في شئون الحياة كافة، والصلة لا تؤدي وظيفتها إذا لم تنه عن الفواحش، والتشريع لا ينفصل عن الإيمان، والشريعة لا تنفصل عن ذكر الله سبحانه.

إن محمل هذه الأفكار قائم وسائد في الفكر الإسلامي بعامة ، ولكن سيد قطب أقام هذا الفكر على منهج فاصل وفارق . فهو - فيما يؤكد عليه - لا يتعامل مع الأفكار

(٤) صحيفـة «الشرق الأوسط» في ٢٥ من فبراير عام ١٩٨٩

المغايرة ولا يقيم معها حواراً، ولا يتوجه إليها بحوار. هو فكر صيغ على وجه يهدف إلى المجانبة، وليس إلى التغلغل والانتشار.

إن سيد قطب بدأ بمقولة صحيحة لا ينكرها مسلم، وهي أن الحكم لله وحده، ولكنه استخلص من ذلك أن كل تشريع وأى قانون نصّعه إنما يتضمن تعدياً على سلطان الله، وأن الخضوع لأى قانون أو تشريع من ذلك إنما يتضمن معنى الشرك بالله سبحانه، وهو مسلك الجahiliyah. لذلك، فقد اعتبر أن دعوته إنما هي لإنشاء الدين إنشاء. فهي دعوة لاعتناق عقيدة الإسلام، حتى لو كان هؤلاء الناس يدعون أنفسهم مسلمين. واعتبر موضوع التجديد في الفقه الإسلامي موضوعاً مرجأً، لأنه لا تجديد قبل أن يوجد الإسلام.

يمكن القول بأن هذا الفكر فيه غلو. ولكننا لا نحاكم فكراً، وليس لنا أن نصفه بالتطرف أو الاعتدال ونسكت، لأن التطرف والاعتدال دائمًا منسوبان لوضع معين أو لظرف خاص. وإن ذات الفكرية يتغير مفادها ومؤداتها من حيث التطرف أو الاعتدال، وذلك بتغير الظرف الذي تعمل فيه. بل أكاد أقول: إن الوجهين - المتطرف والمعتدل - قد يكونان نافعين في ذات الظرف التاريخي والاجتماعي، وذلك إذا توجه كل منهما إلى ما يسر له. ذلك أننا بقصد الحديث عن فكر سياسي، وفي السياسة يتوقف النجاح على حسن إعمال كل من سلحي التشدد والتهاون، كل في مجاله وكل في ظرفه.

نحن لا تحاول أن نجرى تلقيقاً بين فكرين، ولكننا نحاول أن نفهم وظيفة كل صيغة فكرية في إطار أوضاعها وما يلابسها. وفي بداية القرن العشرين مثلاً، عرفنا مدرستين فكريتين: مدرسة الفكر الإسلامي المحافظ، ومدرسة الفكر المجد أو الداعي للتجديد. ولقد تصارعا حول أيهما الصواب. وفي الواقع، لقد كانتا كلتاهمما تمسكان (بطرف الصواب). مدرسة المحافظة الإسلامية كانت تدافع عن أصول العقيدة، حذر التخلخل من جراء هجمة الفكر الأوروبي الوافد المعزز بالسياسة والاقتصاد. ومدرسة التجديد كانت تسعى لتفتح الفقه الإسلامي بما يتلاءم مع متطلبات الإصلاح والنمو الاجتماعي في الواقع المعيش. وكان خطأ المدرستين كلتيهما، أن كلاً منها لم تدرك نسبية الوظيفة التي تؤديها لخدمة الإسلام وجماعة المسلمين، ولا أدركت أن للمدرسة الأخرى دوراً في ذلك لا يقل في الأهمية عن دورها.

### قطب والبنا :

ويمكّنا القول بأن سيد قطب صاحب فكر يختلف كثيراً عن فكر حسن البنا (رحمهما الله)، ولكن الأمر لا يقوم بالمقارنة بينهما بموازين الخطأ والصواب كموازين

مطلقة . إنما تبدو المقارنة نافعة في إطار الظروف التي نشط فيها كل من المفكرين . فحسن البناء ، فكره فكر انتشار وذيوع وارتباط بالناس بعامة ، وهو فكر توثيق العرى . وفكرة سيد قطب فكر مجانية ومفاسدة ، وفكرا امتناع عن الآخرين . فكر حسن البناء فكر يزرع أرضا ، ويشر حبّا ، ويقسى شجرا ، ويتشير مع الشمس والهواء . أما فكر سيد قطب ، فهو يحفر خندقا ، وبينى قلاعاً عالية الأسوار سامقة الأبراج ، قلوعاً ممتنعة . والفرق بينهما هو الفرق بين السلم وال الحرب .

لقد نشأت جماعة الإخوان المسلمين كتنظيم يعتمد على الشعب وعلى الانتشار العلني ، ثم ما لبث أن ظهر بداخلها ما عرف باسم (النظام الخاص) ، وهو تنظيم أكثر انضباطاً وأوثق إحكاماً . وهو تنظيم يمثل في النهاية كتيبة صدام عندما تظهر الحاجة لكتائب الصدام . ولكن وجود التنظيمين في بردة واحدة ، لم يكن له أن يبقى طويلاً ، لأن لكل من التنظيمين تكوينه المتميز ، والوسط المتميز الذي يحيا فيه ، من حيث اختيار الرجال ، ومن حيث العلاقات التنظيمية ، ومن حيث أدوات العمل ، ومن حيث وجوه العطاء المطلوب والمبذول . ولكل منها (فكرة) أو (فقه) يلائم وظيفته : الانتشار أو الصدام . والفكر هو ماء الحياة . وماء الحياة الذي يلزم جماعة مفتوحة تعمل لنشر دعوتها بين العامة ، ليس كماء الحياة الذي يلزم جماعة أعدت نفسها لتكوين كتيبة صدام وعضلة امتناع ومقاومة . وليس بناء المجلس النيابي كبناء الجيش ، من حيث الرجال المختارون وعلاقات العمل ومستوياته والنظم ، وهو ليس متماثلين من حيث الفكر الذي يقومان به ويسيقهما . لذلك ، فقد حدث ما عرفنا من وقائع الحركة الإسلامية من مشكلات بين التنظيمين في نهاية الأربعينيات ثم بدأية الخمسينيات .

ولم يكن سيد قطب من رجال المغalaة الفكرية في الأربعينيات وبداية الخمسينيات ، ولم يعرف النظام الخاص . ولكن الظروف السياسية للخمسينيات والستينيات من بعد ، والظروف التي خضعت لها تجربته الفكرية وملكاته الوجданية والعقلية ، كل ذلك اجتمع ليخرج من يراع هذا الرجل جوهر الفكرة الأساسية التي تقوم عليها كتائب الصدام . وقدم الرجل حياته ثمناً لهذا الصنيع .

لقد تبلور الفكران ، فكر الانتشار وفكرا المصادمة . وقام كل على مسافة ، ليؤدي الوظيفة التي ترشحها له الظروف في كل حال ، وتنميها الأوضاع في كل آن .

ونحن لا نقول إن السلام أفضل ولا إن الحرب أوجب ، هكذا على نحو مطلق ، إنما الأفضلية والأولوية بينهما دائمة منسوبة إلى ظروف وأوضاع . وهكذا الأمر في الفكر الذي يخدم كلا من النشاطين .

## الصَّحِّحُ لَا يَمْثُلُ أَعْلَمَيْةَ

هناك عدد من الجوانب، يمكن الحديث فيها بالنسبة لموضوع الفتنة الطائفية: جانب يتعلّق بالحركة الإسلامية، وجانب آخر يتعلّق بالأقباط، وجانب يتعلّق بالقوى الخارجية التي يمكن أن تستفيد من أي شقاق يحدث، وجانب رابع يثار عادة ويتعلّق بوضع المثقفين في هذا الشأن.

وبالنسبة للحركة الإسلامية، فأتصور أن هناك أمرين يمكن الإشارة إليهما: الجانب الفكري أو الفقهي لمعاملة غير المسلمين في المجتمع الإسلامي. وأتصور أن هذا الجانب قد خطا الفكر الإسلامي الحديث فيه خطوات واسعة، وقد لا تكون بلغت تمام المراد، ولكن من يتابع هذا الجهد المبذول على مدى عشرات السنين القليلة الماضية في هذا الأمر، يدرك إلى أي حد يصبح القول بأن هناك خطوات واسعة حقيقة وجهدا نبيلا يبذل ونتائج هامة. يكفي أن نشير هنا إلى أعمال: الشيخ يوسف القرضاوي، والأستاذ فهمي هويدى، والدكتور محمد العوا، والدكتور فتحى عثمان، وغيرهم. وقد يكون لى محاولة متواضعة في هذا الشأن.

وبهذه المناسبة، فالذى يتعدد أحياناً أن الفقه الإسلامي - سواء الحديث منه أو القديم الذى يمثل موقفاً إيجابياً في شأن تنظيم العلاقة بين المسلمين وغيرهم في المجتمع الإسلامي - يمثل وجهة نظر من وجهات ورأياً من آراء، وأنه لا يوجد ما يلزم به. وأننا لا نفهم هذه الحجة. إن تعدد الآراء في الفكر الإسلامي - كتعددها في الأنظمة الفكرية الأخرى - لا يعني نوعاً من اللاأدريّة وعدم التحدّد، ولا يعني عدم إمكان التمييز بين الصواب والخطأ، وإنما أمكن الحسم، ولما أمكن اتخاذ سياسات في أي شأن على مدى العديد من القرون الماضية. إن صحة إسناد الرأى ووجوه الفوائد المتحققة منه، هي خير ضمان لإمكان تنفيذه. والإلزام به فرع عن شيوخ الإدراك لصوابه وفائده. ويمكن لصاحب الشأن ولأولى الأمر أن يتبعوه ويلزموه.

(\*) صحيفة الأهالى فى ٢ من مايو عام ١٩٩٠. وذلك، تعليقاً على ندوة كانت صحيفة الأهالى قد عقدتها عن موضوع الوحدة الوطنية، ونشرت بالعددين السابقين لنشر هذا المقال.

والجانب الآخر للحركة الإسلامية ، يتعلق ببعد الاجتهادات والفصائل داخل تيارها العريض . وأنا لا أتفق مع القائلين بأن الاتجاه المتطرف هو من له الغلبة ، فالحاصل غير ذلك . ولكن الغلو واستخدام العنف لها من الرذين وإثارة الضجيج وجدب الانتباه وشحذ الأعصاب ما يجعل الشعور به من الناحية الاجتماعية يصبح شعوراً قوياً بما يوهم أنه الاتجاه الغالب . ونحن - أهل الجيل الذي أدرك وقائع الأربعينيات - نتذكر أن مجموعة صغيرة ومحددة العدد لا تزيد على بضعة عشر شخصاً أقامت الدنيا وأقعدتها ، واستلقت الانتباه الشديد بجمهور الرأي العام على مدى الأعوام ١٩٤٦ - ١٩٤٧ - ١٩٤٨ . وهذه هي مجموعة حسين توفيق ، التي قامت ببعض أحداث الاغتيالات السياسية ، وضبطت وحوكمت في هذه الفترة . إننا إذا استبعدنا هذه المضاعفات لضجيج العنف والتطرف والتطرف ، نلحظ أن الأحجام بالنسبة لتيار العدالة في مواجهة تيار الغلو تجعل الثقل الأساسي والكبير هو لتيار العدالة .

### إمكانيات العدالة وإمكانيات التطرف :

ومن ناحية أخرى ، فإن تيار الغلو ليس لصيقاً بالفكرة الإسلامية . يشيع البعض أن الإسلامية السياسية تنتج عنفًا بطبيعتها ، وهذا غير صحيح ، خاصة من الناحية العلمية المنهجية . إن كل تيار فكري سياسي فيه إمكانيات اعتدال وإمكانيات تطرف . وجدنا ذلك في الحركة الوطنية ، ووجدناه في الحركة القومية ، وفي الحركة الاشتراكية . وإن أي من جناحى العنف والتطرف داخل أي تيار ، يتوجه أو يخفت حسب الظروف السياسية والمثيرات الاجتماعية ، وحسب مقدار ما يكفل المجتمع لهذا التيار في عمومه من إمكانيات التعبير المشروع عن نفسه ، ويرسم له قنوات التحرك العلني التي تتفق مع حجمه في المجتمع . ولكن كثيراً من المثقفين يؤثرون لا يروا الفروق بين معتدل ومتطرف ، وأن يلصقوا ظاهرة التطرف بالجميع ، ويخذلوا من الاتجاه بأكمله ، مع أن أهم خدمة يمكن أن يؤدوها لمجتمعهم هي أن يعكروا على دراسة أسباب الغلو الاجتماعية والفكرية ، وما يفضي إليه الكبت والكبح وعدم الاعتراف . والحاصل أيضاً ، أن ظاهرة الغلو هنا لها اتصال بعاملين اجتماعيين : الأول ، أنها تنتشر في بيئة الصعيد المحافظة ، والثاني ، أنها تنتشر بين عناصر من الشباب . وكلما العنصريين عنصر اجتماعي ينبعى أن نوليه اهتماماً ، لأن نلقى بالتهم على الجميع ، ونأخذ الكثرة بالقلة .

### الحصار يولد الغلو :

ومن ناحية أخرى ، فإن أهل الغلو إنما يصدرون عن ذلك لا بسبب جمود الموقف

الفكري أو تحجره فيما أظن ، وإنما بسبب رؤيتهم للواقع ، أو لما يحسبونه رؤية للواقع . إنهم استقر في وعيهم أنهم محاصرون ، وأنهم غرباء ، وأن ما يدعون إليه مسدود أمامه إمكانات التحقق . لا أقول إن هذا النظر نظر صائب ، ولكنني أقول إن أساس الموقف هو من هذه النقطة ، وليس من نقطة الجمود الفكري . ولكن المثقفين – سامحهم الله ، وهم أهل علم بالأوضاع الاجتماعية والسياسية – لا يستخدمون معارفهم في رؤية هذه الظواهر ، وفي تشخيصها وفهمها بأساليب البحث العلمي التي يتبعون بها ، وإنما يلجئون إلى مالا يتقنون ولا يعرفون من مناقشة هذه الأمور من النواحي الفقهية ، فيفضلون ويخطئون ويضرون . والغريب ، أنهم واجهوا هذه الظواهر بعدد من أصحاب الأقلام الذين تكلموا في الفقه بغير إحاطة . وبعض هذه الأقلام لم يعرف ، من الناحية الفقهية الدينية ، أن يميز بين الثابت والتغيير ، ولا بين الأصول والفرع ؛ فأوغل فيها يمس أصلاً وثوابت . وهذا ترب عليه أن الفرقة اشتدت عمقاً بين فصائل المتحاورين ، وأن الترويج الصحفى الواسع لهذه الأقلام أوجد شعوراً بالاستنفار لدى من يحرصون على استقرار تلك الثوابت والأصول ، وأوجد لدى المغالين دليلاً انتصافاً لديهم إلى ما يعزز الشعور بالغرابة وافتقاد الأمن المتعلق بالهوية والعقيدة .

أكاد أقول إن الشعور بالغرابة وافتقاد الأمن موجود لدى الكثير من هؤلاء ، وإنه من محددات الموقف ومن مثيرات الغلو ، وهى ظاهرة يتبعن أن نبحثها بدقة ووعى ، وبعلمية وهدوء ، إذا كنا حريصين فعلاً على إشاعة الاستقرار في المجتمع ، وليس على مجرد نفي الاتجاه المخالف .

### فكرة شديدة الإزعاج :

أنتقل إلى نقطة أخرى ، وهى أنه يشيع فيها يكتب وما يقال من عدد من المثقفين أنه لا بد من تقليل الإسلام في المجتمع ؛ بمعنى تقليل البرامج الإسلامية في وسائل الإعلام وفي كتب التعليم ، وتلجم الدعوة . وأنا لا أريد الإطالة في الحديث ، ولذلك يكفى القول بأن هذا القول خاطئٌ وضارٌ . أما خطأه ، فهو أن الفتنة الطائفية لا شأن لها بكثرة الإسلام . لقد كان الوجود الإسلامي في الحياة وفي الوجودان وفي الأنشطة الاجتماعية العامة كبيراً ، أكبر مما هو الآن كثيراً ، في بدايات القرن العشرين وفي القرن التاسع عشر مثلاً ، ومع ذلك لم نكن نعرف مثل أحداث «أبو» قرقاص في ذلك الوقت . والكتاب القبط كانوا يكتبون عن أن القبط أضيروا بعد الاحتلال الإنجليزي ، وساء وضعهم عمّا كانوا عليه قبل الاحتلال . وهذا مردود بطبيعة الحال إلى الموقف الوطنية التي وقفها

جمهور القبط من الاحتلال وقتها . ولكن وجه الدلاله في هذه الإشارة ، أن الإسلام الكثير لم يكن يمس هذا الأمر.

أما وجه الضرر، فإنه القول بأن ضمان المساواة بين المواطنين في مصر هو تقليل الإسلام ، وأن ذلك سيقيم نوعاً من التنافس بين الجماعات والتغيرات المتباينة . أن يتصور القبطي أن الشيوع الإسلامي يهدد منه ، وأن يتصور الإسلامي أن وجود القبطي هو ما يعوق تحقق دينه في المجتمع : إن هذا موقف أدعوه الله أن يعيذنا منه ، وأدعوه المثقفين الأبرار أن يتورعوا عنه .

إن فكرة تقليل الإسلام ، أو تقليل الدين عامة ، فكرة شديدة الإزعاج . والسؤال أيضا ، هو كيف تقل ؟ إن المتدين ينظر إلى حجم الدين المطلوب في المجتمع على أنه أكثر كثيراً بطبيعة الحال من الحجم الذي يسمح به غير المتدين . وإن بعض البلدان التي أبعدت الدين وتبنت فلسفات معادية له ، كان أقصى ما تسامح بشأنه هو السماح بأصل وجود الكنيسة والمسجد ، وكان هذا في نظرهم هو الحجم الطبيعي . ففكرة الحجم الطبيعي للدين - حتى من الناحية الفنية البحتة - لا تحل مشكلة ، وستبقى دائمةً مجالاً لإثارة الخلاف ذاته . والحاصل أن المسلم يرى في الإسلام عقيدة ، ونظام حياة ، وسلوكيًا ، وشرعية ، وأصولاً شرعية ، وضوابط احتكام . ولذلك ، فإن فكرة أن هناك فاصلاً واحداً بين الدين والحياة هو أمر مرفوض لديهم بالضرورة ، ونحن نريد أن نوفق لا أن نثير الخلاف ، والتوفيق يعني أن يحتفظ الكل بجوهر ما يؤمن به .

### الكثرة والقلة في بناء الأحكام :

وأخيراً وليس آخراً ، فإذا كان مفهوم الأغلبية والأقلية بمعناه الدستوري يتعلق بالتكوين الحزبي ، فإن ذلك لا يستبعد فكرة الكثرة والقلة في بناء النظم والأحكام ، وأن النظم والأحكام تبني على الوضع الغالب . إننا عندما نضع تشريعاً أو تنظيماً ما ، إنما نبنيه على ما ترجح لدينا من الأوضاع الغالبة التي تمثل الكثرة في المجتمع . وأى نظام اجتماعى أو قانونى إنما يبني على هذا الاعتبار . وأى تعامل مع جماعات متعددة وجموع كبيرة الحجم ، إنما يختار بين البدائل ، ويرجح وفق ما يقدر أن يتجاوز مع الأوضاع الغالبة . أقول ذلك ، لأن من يقول إن عدم اتخاذ أعياد المسيحيين أعياداً رسمية للجميع هو من قبيل عدم المساواة . أقول إن أى مجتمع لا يستطيع أن تتعدد العطلات الرسمية فيه بتعدد كل جماعاته ، ومن ثم فهو يختار حسب الوضع الغالب وليس في ذلك إهانة لمبدأ المساواة .

وهذا ما نتعلمه عن أحد لطفي السيد وأحمد عبد اللطيف وعبد العزيز فهمي وغيرهم من قادة المؤتمر المصري الذى عقد فى عام ١٩١١، عندما تحدثوا فى هذه النقطة، وهم أناس من قادة اتجاه الفكر العلمانى وقتها، ولا ينسب إليهم غلو ولا غير غلو.

هناك نقاط كثيرة أخرى لا أجد متسعاً لمناقشتها وبيان كيف أنها يمكن أن تزيد الأمور تعقيداً من حيث أراد كاتبها أن يجعل المشكلات . ولكنني أختتم حديثي بالإشارة إلى أن هناك عدداً من المثقفين، مسلموهم لا يحملون احتراماً كبيراً لعامة المسلمين ومشاعرهم، وقطفهم لا يحملون هذا الاحترام لعامة القبط ومشاعرهم، ومع ذلك فهم يزدادون صخباً وهياجاً في هذا الأمر الذى لا يكلفهم من مشاعرهم ورسلاتهم شيئاً . وبأفعالهم هذه، تزيد الوجيعة بين جماعات الأمة دون أن يدركون بذلك أنهم معزولون .

## سيَبِقُ الْعُلُومَابِقِي التَّغْرِيبَ

يصعب الحديث عن التطرف دون البدء ببيان ماهيته، أو بالأقل الإشارة إلى مدلوله العام لدى الكاتب، حتى يكون القارئ على بصيرة من المأخذ العام الذي يوجه الكاتب، وحتى لا يقوم نوع من سوء الفهم بين الاثنين في ضبط المعانى المقصودة.

وللتطرف عندي معنى مختلف عن العنف. فحزب الوفد في مصر – مثلاً – لم يعتبر متطرفاً، ب رغم أنه شكل تنظيماً سرياً يمارس العنف في ثورة سنة ١٩١٩. ولا نكاد نرى اختلافاً في الطبيعة السياسية للوفد، من حيث الاعتدال أو التطرف، عندما وجد هذا التنظيم السرى أو بعد تصفيته. والثورة الصينية، لم تعتبر متطرفة لمجرد أنها أمسكت بالسلاح حتى انتصارها في سنة ١٩٤٩. وقد يميل الكثيرون إلى وصف الثورة الثقافية في الصين بالتطروف، ب رغم أنها لم ترتكز في الأساس على السلاح. والمنظمات الفلسطينية يؤيد غالبيها حمل السلاح. ولكنها تصنف، من حيث الاعتدال والتطرف، بمعيار آخر. التطرف – في ظني – وصف يرد من قياس الأهداف السياسية والاجتماعية للتنظيم أو تيار معين. وهو يرد بالنظر إلى حجم التغييرات الهيكلية التي يطالب بها في بنية المجتمع السياسية، أو الاقتصادية، أو الفكرية. أو أنه يرد بالنظر إلى مدى عجلة التنظيم في تحقيق ما يسعى إليه. والعنف – في ظني – أدخل في كونه أسلوباً لتحقيق الأهداف المرجوة.

قد يكون العنف مؤشراً ذا دلالة على التطرف. وقد تكون هناك علاقة طردية بينهما. ولا شك في أن ثمة علاقة عضوية بين نوعية التغييرات التي يستهدفها تنظيم ما، وبين أساليبه في السعي إليها. كما أن هناك علاقة بين طبيعة تلك التغييرات المستهدفة، وبين دائرة التحالفات التي يمكن للتنظيم أن يتحرك في إطارها. وإن احتمالات استخدام العنف تزيد مع ضيق دائرة التحالفات الممكنة. على أن ذلك كله، لا ينبغي أن يطمس الفارق بين التطرف، من حيث هو غلو يتعلق بحجم التغييرات المطلوبة ونوعها، أو يتعلق بمدى العجلة في تحقيقها، وبين العنف من حيث هو وسيلة لتحقيق تلك الأهداف. ولكل من الظاهرتين أسباب متميزة، لا ينبغي أن تختلط عند النظر التحليلي.

---

(\*)مجلة العربي الكوريتية – العدد ٢٧٨ – يناير عام ١٩٨٢.

وبالنسبة للعنف، كأسلوب ، فقد عرفه التاريخ المصري مثلاً، لا من حيث كونه أسلوب التنظيمات المتطرفة فقط، إنما كانت جماعة من المعارضة تلجم إلية في ظروف عدم التناسب بين حجم المعارضة السياسية للنظام، وبين الإمكانيات المحدودة لظهور هذه المعارضة من خلال المؤسسات الشرعية، وفي ظروف جنوح بعض الحكومات إلى ما تقطع به النياط بينها وبين الكتلة الرئيسة للرأي العام السياسي، وفي الظروف التي كاد أن ينعدم فيها تأثير تلك الكتلة الرئيسة على قرارات الحكومة.

ويؤكد ذلك أن موجات النشاط السياسي المطبوع باستخدام العنف، قد تكررت في مصر في سنوات ١٩١٠ - ١٩١٢ - ١٩١٩ - ١٩٤٦ - ١٩٤٨. وهي بعينها الفترات التي لم تسع المؤسسات الرسمية والشرعية فيها للمعارضة إمكانيات الظهور والتأثير بالقدر المناسب لحجم المعارضة الحاصلة. والجدير باللاحظة هنا، أن استخدام العنف لم يكن بالضرورة وللزوم صنيع التيارات الأكثر تطرفًا من الناحية السياسية، وقد مورس أحياناً من جماعات محدودة مغلقة لا ترتبط تنظيمياً بحزب أو تيار أساسى.

ومن جهة أخرى، فإن الغلو أو التطرف الذى يقاس بالأهداف السياسية، ويمدى ما يستهدف من تغييرات هيكلية في بنية المجتمع ونظامه، أو يقاس بمدى العجلة في السعي لهذه الأهداف، هذا الغلو ذو وصف نسبي. أى أن المغالاة لا تقاداً بمعايير مطلق، إنما تنسب إلى التيارات الأخرى القائمة. ومقاييسها يتغير بتغير الأزمان والظروف السائدة.

### معالم على الطريق :

إن ما يسمى بالتطرف الديني ينبغي النظر إليه منسوباً إلى الحركة الإسلامية السياسية عامة في بلده؛ لأنه ينسبه إلى أهداف هذه الحركة يتخد وصف الغلو أو الاعتدال. وكذلك ينظر إلى التطرف اليساري منسوباً إلى أهداف الحركة اليسارية عامة في بلده. ومن ناحية أخرى، فإن الغلو هو وصف وليس حكماً بالحسن أو القبيح. ويقاد الغلة والمعتدلون يوجدون في كل تيار سياسي عام. ولعل الضرورات الاجتماعية هي ما يوظف كلام منها فيما سخر له.

ويبدو لي أن الغلو في التيار الديني الحالى، إنما تصور إطاره النظري تعاليم المرحوم سيد قطب. قد يرى البعض أن سيد قطب لم يقصد أمراً كهذا، ولكن أياً كان الأمر،

ففكر المفكر لا يقف عند حدود قصده ومشيئته ، إنما يمتد ويتفاعل في موجات لم يرسم هو حدودها ولا يستطيع السيطرة عليها . والمرجح أن ( معالم على الطريق ) ، قد صارت له تفاعلاً لاته الموضوعية مع حركات الشباب الديني في هذه الأيام .

ويبدو لي أن كتاب سيد قطب هذا يمثل نظرية للحركة في إطار الفكر السياسي الإسلامي ، تشبه كتاب لينين ( ما العمل ؟ ) في إطار الحركة الماركسية وقت صدوره . وقد جاءت أهمية كتاب لينين وقتها من أنه رفض المسلك التقابي ، واهتم بالنشاط السياسي الموجه للمؤسسة الحاكمة ، وأنه اهتم بالحزب كمؤسسة للحركة غير التقليدية في النشاط السياسي ، وكرابط بين النظرية وبين الحركة ، أى أقام هذا الرابط من خلال التنظيم حزباً ودولة .

( معالم على الطريق ) يصنع أمراً شبيها . فهو يقول إن بعث العقيدة هو مهمة ( الطليعة ) ، التي تعتبر كتيبة صدام ومثل نوعاً من العزلة عن المجتمع « الجاهلي ». ويشير إلى أن دخول الإسلام كان يعني وقتها الانخلاع التام عن الماضي الجاهلي ، والعزلة الكاملة عن روابطه ، والابتعاد عن ضغوط تصوراته ، وأن ليس بين الأمرين متتصف طريق . وأشار في ( لا إله إلا الله ) إلى معنى النفي للحاكمية القائمة ، وأن لا صلح مع الجاهلية ، ولا أنصاف حلول معها ولا تلبس ولا امتزاج ، وليس وراء الإيمان إلا الكفر .

على أي حال ، أردت بهذه العجلة أن أبين بعض خطوط الإطار النظري للغلو الديني السياسي . وأن أوضح فكرة الانخلاع عن المجتمع القائم عنده . وما يهمني هنا الحديث عن أسباب الغلو . ويتحدث كثيرون عن أسباب له لا إخالها قادرة على التفسير الكامل له . وهي أسباب - في بعض تأوياتها - تبتعد عن المنهج التحليلي الصائب .

يذكر البعض أن الفقر هو سبب ظهور المغالين . والفقير عامل اقتصادي ، وهو سبب صالح اجتماعياً لأن يفجر الحركات السياسية الاجتماعية . ولكنه هنا لا يفسر اللجوء إلى التيار الديني خاصة ، ولا يفسر وحده وفي ذاته لم يتجه الشباب إلى تيارات ( التطرف العلماني ) ؟ هنا يضييف المسؤولون عاماً نفسياً ، إذ حل الحجاب والجلباب مشكلة الملبس الغالي . ولكن هذا العنصر النفسي يفسد المسألة ، لأنه عنصر قد يفسر وضعياً فردياً . ولا يفسر ظواهر عن تطلب الأسباب الاجتماعية . والظاهرة الاجتماعية

لا يصلح مفسراً لها سبب يجري في المجال النفسي. ونحن هنا لا نجد الفقر بحسبه وضعياً اقتصادياً، ولكن نجده باعتباره حالة نفسية، يراد أن تفسر ظاهرة اجتماعية. وهذا تخليل واضح.

وثمة سبب آخر يشار إليه، هو أثر هزيمة سنة ١٩٦٧. والمفكرون الإسلاميون يستدللون منها على سبب لحتمية الخلل الإسلامي؛ إذ فشلت من قبل الليبرالية الغربية، ثم ظهرت هزيمة سنة ١٩٦٧ من بعد فشل الثورة الاشتراكية. ويستتتجون من ذلك أنه تكاملت حلقات فشل الفكر الوافد. فلم يبق إلا الإسلام. هنا نلمح في نهج التعليم إطلاعاً على مشكلة الصراع التاريخي القائم بين ما يمكن تسميته بالوافد والوروث في العقيدة والحضارة. ولكن الحركة الإسلامية والمغالين وجداً من قبل الهزيمة. وسيد قطب أعدم قبلها، فهي من ثم ظرف لا يصلح وحده مفسراً.

ثم إن بعض المحللين من خارج الفكر الإسلامي لا يرون أصلاً ميدان هذا الصراع العقائدي والحضاري. هؤلاء يسقطون هنا سقطتهم النهجية السابقة، إذ يحملون الظاهرة الاجتماعية على العناصر النفسانية. فالهزيمة لديهم هي يأس نفسي أوصل الشباب إلى الهجوع إلى سكينة الغيب.

وسبب ثالث يذكره بعض دعاة الإسلامية، هو ما صادف الحركة الإسلامية من ألوان البطش والقمع والعقاب في المحن المعروفة في تاريخها، وأجلأ ذلك الشباب منها إلى تكfer هذا المجتمع وحراسه الذين يواجهون دعوة الإسلام بكل هذا العتو والفظاظة. ولكن هنا لا نجد سبباً يحمل الظاهرة في امتدادها إلى من لم يعرف سجون الخمسينيات والستينيات من شباب اليوم.

### هنا وعاء السبيبة :

يسهل طبعاً نقد الأسباب، ويصعب الوصول إلى السبب الأكثر إقناعاً. ولكن علينا أن نحاول، لعل الله يهدينا طرفة عين، أو يكون خطونا مما يهدي الآخرين إلى بعض الصواب. وعلى أي حال، فأنا لا أطعن على الأسباب السابقة جملة وتفصيلاً. إنما أشكك في كونها مجتمعة أو منفردة تصلح وحدها كسبب جازم للغلو الديني. إنها غير كافية، أو هي تثير تساؤلات أخرى. ولأن تأويلها النفسي غير دقيق. وفيها عدا هذين التحفظين، علينا أن نعتبر بها بوصفها من العناصر المشددة والمثيرة.

وأنا لا أبحث عن سبب خاص أو عام ، إنما أتلمس ما يمكن تسميته (بوعاء السبية) لهذه الظاهرة. وفي هذا الصدد ، تحضرني قصة الشيخ على الغaiاتى . كان شاباً أزهرياً يعالج الشعر ، انتقل من بلده دمياط إلى القاهرة في طلب العلم ، فعرف صحيفة اللواء في سنة ١٩٠٧ ، واتصل بمحمد فريد وعبد العزيز جاويش . ومع تصاعد الحركة الوطنية سنة ١٩١٠ ، جمع من شعره ما أصدر به ديواناً أسماه ( وطنيتي ) ، وكتب مقدمته محمد فريد ، فقبض على محمد فريد وهرب الغaiاتى إلى تركيا ثم سويسرا ، حيث بقى سبعاً وعشرين سنة تزوج خلالها من فرنسية ، وعاش عيشة أوروبية خالصة . وأصدر مجلة (مثير الشرق) ، وعلا نجمه حتى صار ذا صلات واسعة بدوائر السياسة والإعلام الأوروبية .

عاد الغaiاتى إلى مصر في سنة ١٩٣٧ ، فهذا حدث ! لم يلبث طويلاً ، حتى عاد إلى الجبة والقططان يرتديهما وإلى العمامه يلبسها . وأطلق لحيته ، وعاد إلى اسمه (الشيخ على الغaiاتى) ، وألزم زوجته الفرنسية عادات سيدات الشرق تحجباً وتنقا . ماذا حدث ! يوضح ذلك أحمد حسين بقوله : إن الرجل تحرك حركة عكسية لما شاهد بلده يتحرك إليه . رأى الانحلال ، فسلك إلى التحفظ . ورأى اندفاع الثلاثينيات في مصر إلى اللادينية ، فاستمسك بالدين . ورأى الإباحية تتشعّب بالتطور ، فهتف (إنى رجعى ...) . والحق أن الرجل كان عنيداً مقاوماً . لقد قبل الأوروبية في أوروبا ومارسها إلى أحد الزواج ، ولكن لما عاد يطلب بلده لم يجد ، وووجه أوروبا نسخة مقلدة أمامه . لم يعد إلى مصر ، بل (هاجر) إليها . وربط بهذا كل ما شاهده في (النسخة المقلدة) من زيف وميوعة .

أكتفى بهذه القصة ، لبيان ما أريد الإشارة إليه في فهم المنطق الداخلي للحركة الإسلامية التي تصاعد نموها في مصر ، في تلك الفترة عينها . أقول : في هذه القصة مكمن السبب ، وهذا وعاء السبية ، سواء للحركة الإسلامية عامة ، أو لحركة الغلو المعنية في هذا المقال خاصة . أقول : نحن لن ندرك لوجود الغلو سبباً معزولاً عن تقوم عليه الحركة الإسلامية في جملتها ، وإن عزل العموم عن الخصوص هنا يفسد المسألة ويعمى عن البصر بها . أقول : إن من مظاهر عدم دقة الأسباب السابقة ، أنها عزلت قمة الموجة عن سفحها . وسؤال : (لماذا الغلو الديني؟) ، هو في حقيقته وفي ظروفنا سؤالان : لماذا الحركة الدينية أصلاً؟ ثم لماذا غلو من يغلو فيها؟ وعندما ندرك للحركة الدينية سبباً ، سندرك أن الغلو إنما يأتي في الأساس من كثافة ما تتوفر من عناصر هذا

السبب في لحظة تاريخية خاصة، وفي بلد معين. فإذا ظهر أن قيام الحركة الإسلامية كان بسبب هجمة التغريب، فيمكن القول بأن الغزو في التغريب ولد هذا الغزو الديني.

### الغزو والتغريب :

إن ما نتعارف على تسميته بالحركة الإسلامية السياسية اليوم، قد ظهر في أواخر العشرينيات من القرن الحالي. وظهورها في هذا الوقت دلالته؛ لأن من يراجع مطالعة التاريخ الحديث، منذ الحملة الفرنسية في أوائل القرن الماضي، يتكشف له أن الغزو الاستعماري الأوروبي لبلادنا قد جرى على مدار القرن التاسع عشر في مجالات السياسة والاقتصاد والفكر والحضارة جيئاً، فضلاً عن الغزو المسلح. ويلزم الاعتراف بأن المقاومة الوطنية جرت ضد هذا الغزو في مجالاته المختلفة، ومنها الميدان الفكري والحضاري، لاستبقاء الهوية الذاتية للجماعة المحلية. وصار هذا الميدان من الصراع متداً ومتطاولاً، وتصاعد احتدامه مع نشاط عوامل التغريب.

على أن هذا الوجه من أوجه الصراع الوطني، ظل متزجاً ومرتبطاً بالصراع الوطني السياسي، حتى قامت الحرب العالمية الأولى، وحتى نهايتها. ونحن نلحظ، في مصر وسائر البلاد العربية، ارتباطاً بين الحركات السياسية المقاومة للاستعمار وبين التكوين الإسلامي في المعتقد والحضارة، وبين حركات التجديد والإصلاح، وذلك على مدى القرن التاسع عشر، وما كانت القوى الوطنية تأخذه من الغرب، كان شبه محصور في الوسائل المادية وفي النهاذج التنظيمية.

ويمكن القول بأن الفكر الغربي - كنظريات سياسية واجتماعية، وكمصدر للاحتکام والشرعية - لم ينغرس إلا في أواخر ذلك القرن وفواتح القرن الحالي على أيدي منابر ومدارس ذات صلات وثيقة بالوافد الأجنبي. ولكنه - حتى ذلك الوقت - بقى شبه مفصول عن الحركة الوطنية السياسية. ولعل الحزب الوطني في مصر يكون من الأمثلة الواضحة على ذلك؛ إذ ظل يقود الحركة الوطنية بصبغة إسلامية سياسية واجتماعية.

ولكن مع انتهاء الحرب العالمية الأولى في سنة ١٩١٨، وفي السنوات القليلة التالية تبدل الموقف. وأهم أوجه التغيير تعلقت بثلاثة أمور: أولاًها، ظهور ما يمكن تسميته بالوطنيين المتغربين أو بالوطنية العلمانية، وقيادة هذا التيار للحركات الوطنية، وانطباع

مشروعه للاستقلال السياسي بنهاذج البناء الحضارية الغربية. وبذا هذا العنصر كما لو أنه انتصار حاسم للعلمانية والتغريب. وثانيها، إلغاء الخلافة العثمانية الإسلامية في تركيا، بما أفقد الإسلامية السياسية المؤسسة المحسدة لهويتها. وثالثها، تجزئة بلادنا وتقسيمها أشلاءً مبعثرة بين القوى الأوروبية المتصرّة.

في هذا الظرف التاريخي، وقبل أن تمضي عليه سنوات قليلة، ظهرت الحركة الإسلامية السياسية. وكانت الحركة الوطنية السياسية قد انفصلت بقيادتها عن حركة المقاومة الفكرية والحضارية للوافد الأجنبي. فاستوجب هذا الميدان عملاً آخر وقاده آخرين. ولقد قوى المد التغريبي والعلمانى بعد أن أكسبته القيادة العثمانية الوطنية شرعية الوجود في المجتمع، وبعد أن تشكل نموذج الإحياء الوطني على وفق صيغ الغرب. فعظم الصراع واحتدم في هذا الميدان، تقاوم فيه الحضارة الموروثة عن وجودها، فكراً وعقيدة. ولقد ألغيت الخلافة كمؤسسة جامعة، وزالت من الوجود، وتناثرت البلاد أشلاء، فلزم لم الشمل من جديد. وليس صدفة أن تظهر الحركة الإسلامية السياسية وتنمو سريعاً في مصر، البلد الذي لم تكن العروبة - كدعوة عامة - قد انتشرت فيه بعد.

ظهرت الحركة الإسلامية مع هيمنة التغريب، وتصاعدت مع تصاعده، وهي تعترى مع عته. وفي إطار هذا الواقع العام للنسبية، يمكن إضافة الأسباب الأخرى المكملة، وهي ستكون صحيحة بقدر أو بآخر في هذا الحيز من الصورة العامة. ويبدو لي أن الغلو سيقى بدرجات شتى وأشكال متنوعة وعلى فترات متعددة أو متقطعة، ما بقيت هيمنة التغريب، ولن يضعف إلا بضعفها، أو أن يلقى أى من بلادنا مصير الأندلس. وقانا الله شر ذلك المصير.



## الإسلام والعصر ملامح فكرية وتاريخية

موضوع (الإسلام والعصر) هو موضوع عام جدًا من طرفه – الإسلام، والعصر – فضفاض جداً، يصعب أو يستحيل ضبطه في عناصر محددة. وهو من جهة ثانية، يوحى بأن ثمة إشكالية تقوم بين طرف العنوان. أى أن ثمة مشكلاً تثيره صلة الإسلام بالعصر، دون أن يتحدد لدى واضح العنوان ما يقصد (بالإسلام): هل يقصد الجانب العقدي؟ أم التقييم الاجتماعي؟ أم التنظيم الحقوقى؟ أم الأوضاع الأخلاقية السلوكية؟ أم يقصد كل ذلك؟ وما الذى يقصد (بالعصر)؟ هل يقصد به عصر نزول رساله الإسلام؟ أم العصر الحاضر؟ أم مطلق العصر، من حيث صلة الإسلام ككيان ثابت بالعصر كواقع مشترك؟

لهذا الموضوع عدد من الملاحظات العامة التي تتعلق بأمرتين: الأمر الأول، هو الجانب المنهجى، منهج وأصول النظر العقلى في إدراك العلاقة بين الثابت والمتغير في هذا الشأن. والأمر الثانى، هو الجانب التاريخى الخاص بالتاريخ الحديث في الإطار العام للحركات الإسلامية التي ظهرت على مدى القرنين الأخيرين.

### أولاً : الجانب المنهجى :

(1)

الإسلام يقصد به من الناحية الأصولية الأحكام المنزلة من الله سبحانه وتعالى على نبيه محمد بن عبد الله صلى الله عليه وسلم ، والتي وردت في القرآن الكريم والسنّة الصحيحة . وهذه الأحكام ذات وضع إلهي ، لا يطأ عليها تغيير ولا تبديل ، وهي جملة ما يتضمنه الإسلام من أصول للعقيدة الإسلامية ولل العبادات ولمعاملات البشر وللقيم ومعايير الشرعية والاحتکام . وهذه الأحكام منزلة ، ومفاد كونها منزلة أنها وردت على البشر ومجتمعاتهم من خارج التاريخ ، ونصولها ليست تاريجية .

\*) قدمت هذه الورقة لندوة «التمويل في مائة عام»، التي عقدتها دار الهلال في عام ١٩٩٢ ، بمناسبة مرور مائة عام على صدور مجلة الهلال . وقد عرضت الورقة في غيابى ، لاعتراضى على مسلك غير لائق اتخذته إدارة الندوة معى .

أما ما نسميه بالفقه الإسلامي ، فهو اجتهادات البشر في إدراك الأحكام المنزلة ، وفي استخلاص المعانى المقصودة ، أى اجتهاداتهم في وصل تلك الأحكام بأحوال البشر في كل بيئه . وهى ، في إطار ما تعتبر به فهيم بشريا وفقها إنسانيا ، ذات وضع بشرى ، يرد عليها الصواب والخطأ ، وتعلق بها نسبة التاريخ .

يتفرع عن ذلك - من حيث صلة (الإسلام) بالعصور - أمر هام ، يغفل عنه المفكرون كثيرا ، سواء كانوا إسلاميين أو غيرهم ، وهو أن ثمة عصرا أو عهدا ليس كالعصور والمعهود ، فريدا في ذاته ومنفردا ، وهو عصر تنزيل الرسالة ، عصر الصدر الأول للإسلام الذي نزل فيه القرآن الكريم ، وصدرت فيه السنة الشريفة عن رسول الله ، وتحددت فيه أولى حلقات سلسلة الرواية لما تواتر من أحكام الإسلام ، فرأتنا وسنة ، ولما ثبت من الأحاديث النبوية المرفوعة إلى النبي عن طريق الصحابة . هذا العهد هو الوعاء الزمني لنصوص غير زمانية .

هذا العهد لا ترد أهميته من كونه تجربة تاريخية ، ولكنها ترد من قيمته الشرعية الأصولية . إن مقتضى النظرية الإيمانية أن ما نستخلصه من هذه الفترة من أصول إنما يتعلق بها يعتبر لدينا نصوصاً وأحكاماً ذات دوام . أما ما بعد ذلك من عهود وأزمان ، فهي تاريخ من التاريخ ، وما حدث فيها جيئه هو تجربة من تجارب المجتمعات والبشر أو ناسها ، وعلماؤها وفقها هم رجال من الرجال ، في كل أحوالهم وأوضاعهم . نحن ندرسهم ونأخذ منهم العبرة ونسترشد بما قالوا وفعلوا . ولكننا نأخذ من أقوالهم ومن أفعالهم ونترك ، حسبما يتراءى لنا وجه الصواب ووجه المصلحة . وكل إنتاج هذه العصور هو ما ينسب إلى (الفقه) ، وليس للنص ولا للحكم المنزل .

(1)

إن اختلاف العصر يعني اختلاف الأوضاع الاجتماعية والتاريخية والإنسانية. وهذا الاختلاف في الأوضاع لا يسببه اختلاف الزمان فقط، المعبر عنه باختلاف العصر، إنما يسببه اختلاف المجتمعات ، وإن جرى هذا الاختلاف في زمان واحد. وعندما يجري الحديث عن مشكلة تتعلق (بالإسلام والعصر)، فإن المقصود من ذلك الإشارة إلى ثبات الإسلام وتغير العصور، أي تغير الأوضاع الاجتماعية والتاريخية والإنسانية.

وفي هذا الصدد، نشير إلى أن مصدري الإسلام الأسasين، وهما القرآن والسنة،

ظهرها في أرض الحجاز في القرن السابع الميلادي ، في مجتمع مكة والمدينة . ثم جاءت الفتوحات الإسلامية ودخول شعوب أخرى في الإسلام . لم يمض قرن واحد ، حتى كان الإسلام ، كعقيدة وكشريعة ، وأصول مرجعية للسلوك والقيم ، وحتى كان قد انتشر في رقعة جغرافية تمتد من الهند شرقاً حتى الأندلس غرباً ، ومن بحر العرب جنوباً حتى بحر قزوين شمالاً .

ولنا أن نستعيد تصور مقدار التنوع الهائل في هذه البيئات ، من حيث اللغات والتاريخ وعوائد الناس وأعرافهم ، وفيهم مجتمعات زراعية مطرية ، ومجتمعات زراعية نهرية ، ومجتمعات رعوية ، ومجتمعات تجارية . وفيهم من أهل الجبال ، وأهل السهول والوديان ، وأهل الصحاري . وفيهم إمبراطوريات ذات تاريخ قديم ، ومجتمعات مدن ووحدات سياسية قبلية . وفيهم وثنيون يعبدون الأصنام ، ومجوس ، وفيهم يهود ، ومنهم مسيحيون ملكيون ويعقوبيون ونسطوريون وأريوسيون . وفيهم أجواء باردة وأجواء حارة . . . إلخ .

مع هذا التنوع الهائل في كل ظرف ، وفي كل عنصر من عناصر البيئة الجغرافية التاريخية الاجتماعية السياسية ، بدأت الشريعة الإسلامية تطبق وتحكم كل أوضاع الناس ، عقيدة وعبادة ، ونظها ومعاملات ، واستطاع الفقهاء والمفكرون في فترة وجizaً أن يلائموا بين الأحكام الكلية للشريعة وبين أوضاع تلك البيئات جائعاً ، وأن يحفظوا صيغة لوحدة الأصول والكليات مع التنوع الهائل في الفروع .

وفي هذا المجال العريض المتنوع ، نما الفقه الإسلامي والفكر الإسلامي ، وتفرعت التفاصيل على كلياته . جرى ذلك بشيوع الإسلام بين الناس وبالصلة المباشرة التي نشأت بين الناس وبين الفقهاء والمفكرين ، على نحو تميز تميزاً واضحاً عن سلطة الحكم وشئون الولاة والسلطين .

(٣)

متى صارت لدينا القدرة على التمييز بين ما هو ثابت ، أي يشكل وضعاً إهياً - وهو النصوص والأحكام المنزلة قرآن وسنة - وبين ما هو متغير واجتماعي وتاريخي من اجتهادات الفقهاء ، فإننا بهذه القدرة نستطيع أن ندرك كيف تحفظ أصول الشريعة ، وفي الوقت نفسه نعمل عقولنا في المجال الفسيح المتاح للاحتجاج في هذه الأحكام ، بما يحفظ أصول الإسلام ، ويرعى مصالح العباد ، وبها يشيع العدل . ونحن نقوم بمهمة

مزدوجة. فالنص نص لا تاريخي آت من خارج الزمان، والاجتهاد في المجال المتأخر له يصل إلى حلول فكرية تتصل بالوظائف الاجتماعية من حيث الحفاظ على المصالح الخمسة المعروفة: الدين والنفس والعقل والعرض والمال. ونحن في الاستمساك بالأصول، وفي إعمال وجوه الاجتهاد، ينبغي أن ندرك الصلة بين كل ذلك وبين أوضاع المجتمع والبيئة. علينا المهمة المزدوجة وهي، أولاً: تشكيل أوضاع المجتمع بما يلائم أصول العقيدة والإسلام. ثانياً: وضع الاجتهادات بما يتلاءم مع مصالح الجماعة وإشاعة العدل.

إن محاولة إضعاف الإسلام في نفوس المسلمين خلال القرن الماضي، لم تتخذ شكل محاربة الإسلام كعقيدة، ولا اتخذت شكل الهجوم الصريح أو النقد الصريح له من حيث هو نظام للحياة وأساس الشريعة الاجتماعية والسلوكية، إنما جرى ذلك بتغيير الأوضاع الاجتماعية وأنماط العلاقات بين الناس، بطريقة جعلها قائمة على تعارض مع تصورات الشريعة الإسلامية وأحكامها، وتغيير سلوك الناس وعادات العيش وأساليب الحياة اليومية بها قام به هذا التعارض. ولم يجر ذلك بالإقناع وتبادل الرأي، ولكنه جرى بالترويج والدعائية والإغراء وإثارة نوازع التقليد والمحاكاة.

فليا استتب قاعدة اجتماعية من هذه العادات والأساليب ونهاذج السلوك، بدأ التعارض يظهر بينها وبين فقه الشريعة وأحكام الإسلام، وبدأ الفقه يحاصر بين بديلين: إما أن يعترف بهذه الأساليب والأوضاع المستنبطة، وإما أن يتهم بالجمود والتخلف عن الواقع والعجز عن ملاحقة التطور.

وإن مناط الحكم على الفقه بالتطور، لا يتأتى من مقدراته على ملاحقة تلك المظاهر، ولكن مناط التجديد يتأتى من قدرة الفقه على أن يستجيب للتحديات التي يفرضها الواقع والتاريخ في زمان ومكان معينين على الجماعة، وأن تكون الاستجابة بما يحفظ مصالح هذه الجماعة.

لذلك، يقوم لدينا واجبات ثلاثة. أولاً: أن نحفظ للعقيدة الأوضاع الاجتماعية التي تناسب رسوخها وبقاءها. ثانياً: أن ندرك الأوضاع الاجتماعية والتاريخية التي لبست اجتهادات الفقهاء السابقين، ونتتبه إلى أثر الزمن في آرائهم والدلائل الواقعية للحكم المقتى به منهم. ثالثاً: أن يدرك الفقه الحديث وجوه التحديات الحقيقة التي تواجه الجماعة، ويعمل اجتهاداته بما يحقق الاستجابة السليمة لهذه التحديات بما يتوجه إلى نفع الأمة ويربط بين الحلول الفكرية المستخلصة والوظائف الاجتماعية المطلوبة.

(٤)

نحن نتذكر كلمة محمد إقبال التي لقنه الله أبوه : « اقرأ القرآن كأنه يتنزّل إليك ». وهذا القول هو واحد من تطبيقات أن القرآن نص غير تاريني ؛ فنحن نقرؤه في كل عصر كأنه تنزّل إلى هذا العصر.

ومن جهة أخرى ، فإن مقياس التجديد في الفقه القائم ، إنما يستخلص من واقع المجتمع المعاصر وقضايا الحياة ، وهو لا يستخلص من نماذج المجتمعات أخرى ، وليس مقصودا به إسقاط بردة الدين على أنماط سلوك غربية ، كما أنه ليس مقياسا صوريا يقصد به مجرد التخفيف من الأحكام الشرعية ، بتضييق العزائم وتقييد الفروض والمحرمات ، وبالإفساح عن الرخص والإفاضة في التيسير.

إن التجديد هو (الاستجابة) من جانب الفكر لمتطلبات الواقع ولتحدياته . وقد تقتضي هذه الاستجابة في (عصرنا) إلى المزيد من الضبط والتضييق ، لا إلى الإفساح والتيسير ، كظروف حرب أو غزو أو ضرورات تنمية .

ومع القابلية للتجديد ، ترد القابلية للتنوع داخل الوعاء الفسيح للفكر الإسلامي ، تنوعا من هذا الذي أسموه قدّيما باختلاف الزمان والمكان . ويمكن أن نضيف إلى هذا الاختلاف وجوها أخرى للتنوع داخل الجماعة السياسية الواحدة ، تنوع يعبر عن وجوه الاختلاف في الأوضاع السياسية والاجتماعية داخل هذه الجماعة . ومن ذلك على سبيل المثال ، الاجتهادات المتنوعة حول حق الملكية وما يتبيّن من سلطات وصلاحيات اجتماعية ، والاجتهادات المتعلقة بمقاومة الجور أو حفظ النظام والاستقرار ، وهكذا . وكل ذلك يجد حده بطبيعة الحال في النطاق الصارم لثوابت الشريعة الإسلامية ، حسبها توضّحها النصوص وتستقر الجماعة على فهمها . ويجد حده أيضا في الإطار الصارم للصالح العام للجماعة الإسلامية الوطنية .

ومن جهة أخرى ، فإن ثوابت الشريعة الإسلامية ، وسعت قدّيما أنماطا ونماذج من العادات والأعراف كانت قائمة في البلاد التي دخلها الإسلام ، وأمكن لفقه الشريعة الإسلامية أن يستوعب ما يصلح من هذه العادات والأعراف مما يمكن انضاؤه تحت بردة الشريعة الإسلامية ، وليس ما يمنع من اغتناء فقه الشريعة بالعديد من نماذج الحاضر مما أنتجه تجارب حضارات أخرى .

## ثانياً: الجانب التاريخي :

(٥)

أسفرت الأوضاع التاريخية في نهايات القرن الثامن عشر، وعلى مدى القرن التاسع عشر، عن قيام الأخطار السياسية والعسكرية التي تهدد الأمة الإسلامية من أوروبا، سواء عن طريق روسيا التي كانت بدأت حروبها التوسيعة في أوسط آسيا وفي الولايات العثمانية في الجنوب في غرب آسيا وشرق أوروبا، أو عن طريق بريطانيا التي أحكمت أساطيلها حصار العالم العربي والإسلامي من المحيط الهندي وشبه القارة الهندية، وأخذت تقدم شهلاً في ديار المسلمين، أو عن طريق فرنسا التي وجهت سهامها الخاطف إلى مصر في سنة ١٧٩٨ ثم احتلت الجزائر في سنة ١٨٣٠ ثم تونس ثم المغرب . . . إلخ.

وتمثل هذا الخطر في الغزو العسكري، كما تمثل في التغلغل الاقتصادي بالقروض والديون وإغراق الأسواق بالسلع الأجنبية، ثم بالاحتلال العسكري، ثم بتأسيس الركائز الفكرية والثقافية التي تضرب الثقافات المحلية، وتفتّث مع ذلك مقومات تجمع الجماعات السياسية وأسس الانتهاء لدى الشعوب، كما تفتت الشعور بالتميز والذاتية. وصاحب ذلك، مع مفتوح هذه المرحلة التاريخية، أن أوضاع الفقه الإسلامي كانت على قدر من الركود لا تقوم به النهضة المطلوبة، وهو مما وصفه الشيخ محمود شلتوت - رحمة الله - بغلبة العناية بالمناقشات اللفظية، وروح التقديس للأراء القديمة وقوة روح التعصب المذهبى .

ومن بداية ذلك الوقت حتى الآن، تتابعت موجات الإصلاح الديني الإسلامي فكراً وحركات سياسية .

**الموجة الأولى :** وهي الموجة التي ظهرت بين منتصف القرن الثامن عشر ومنتصف القرن التاسع عشر، وتمثلت في دعوة محمد بن عبد الوهاب (١٧٠٣ - ١٧٩١) الذي ظهر في نجد، ومحمد بن نوح الغلاني (١٧٥٢ - ١٨٠٣) الذي ظهر في المدينة المنورة، وولي الدين الدهلوى في الهند (١٧٦٢ - ١٧٥٢)، ومحمد بن علي الشوكانى في اليمن (١٧٥٨ - ١٨٣٤)، ثم الشهاب الألوسى في العراق (١٨٠٢ - ١٨٥٤)، ومحمد بن علي السنوسى في المغرب (١٧٧٨ - ١٨٥٩)، ثم محمد بن أحمد المهدى في السودان (١٨٤٣ - ١٨٨٥).

ومن السائع، عندما نجد عدداً كهذا من المصلحين يظهرون في فترات متقاربة وفي بلاد متعددة من بلاد المسلمين، أن نعتبر أنفسنا أمام موجة إصلاحية تفتقت عنها البيئة الإسلامية في كل هذه الأصقاع.

ونحن نلحظ أن جهاد هؤلاء المصلحين فكري وحركي وسياسي في الوقت نفسه ، كحركات ابن عبد الوهاب في الجزيرة العربية ، والسنوسى في المغرب العربى الكبير ، والمهدى في الجنوب بالسودان ، وبعضها كان فكريا وفقهيا دون أن تصحبه دعوة حركية سياسية مباشرة .

ومن جهة أخرى ، فبرغم الخلافات التى قامت بين أصحاب هذه الدعوات بعضهم مع بعض ، فيلاحظ أنها فى الأغلب الأعم ، اتخذت سمات عامة ، وهى تأكيد دعوة التوحيد فى صورته المجردة ، وبالرجوع للأصول من الأحكام المترلة ، بالقرآن والسنن ، والأخذ عنها مباشرة ، وبنفي القداسة عن المذاهب المختلفة . وهى بهذا دعوة كانت تواجه فى خصائصها العامة أمراض (العصر) التى كانت علقت بالفکر الإسلامي وفقهه من نزعات التقليد المذهبى الضيق ، وما أنتج من صراعات مذهبية ومن سلبيات ممارسات الطرق الصوفية .

ونحن نلحظ أن هذه الموجة ظهر رجالها فيما يمكن اعتباره (مناطق الأطراف ) ، سواء الشرقية كالهند والعراق أو الجنوبيه كنجد واليمن والسودان أو الغربية كالمغرب ، وأئمها نفاذت منطقة القلب أو المركز الذى كانت تمثل فى محور تركيا والشام ومصر؛ لأن من عادة الدعوات التجددية أن تظهر بعيدة عن مناطق استقرار وتركز المؤسسات التقليدية ، وعن مناطق استباب الهيئات التى تقوم بالفکر التقليدى وتقوم عليه مدافعة عنه .

على أن المشكلة التى واجهت هذه الموجة الإصلاحية ، هي أن مخاطر الغزو الأوروبي وتوسيع إمبراطوريات الغرب فى بلاد المسلمين ، هذه المخاطر قد استلفت أقصى انتباه لرجال الدولة والقائمين على الحكم ، وأيقظت لديهم الشعور بالحاجة إلى الإصلاح ، وتحركت مسؤولياتهم عن الرباط وحماية الثغور والدفاع عن الحوزة . ورجال الحكم رجال عمل وتصد ، تستلفتهم المشكلات العملية ، وإزاء الأخطمار المحدقة بأمن الأمة ، بدأ لديهم الحاجة الملحة لإصلاح الجيش وإعادة بناء مؤسسة الدفاع عن الديار ، بإدخال أدوات القتال الحديثة وإعادة تنظيم الجيش وفقا لما تقتضيه هذه الأدوات مع تدريب الجنود . وكان لهذا الشاغل امتداداته اللائقة به لكافالة التمويل اللازم لإنجاز هذه المهام ، وإقامة التعليم الملائم لذلك . وهذا ما كان من أمر حركات الإصلاح المؤسسى للدولة وأبنيتها على أيدي كل من السلطان سليم الثالث ثم السلطان محمود الثاني ، والوالى محمد على ، وذلك على مدى النصف الأول من القرن التاسع عشر .

وتمثلت المشكلة التى أريد الإشارة إليها هنا ، في أن أجهزة الحكم في الدولة كانت

تأيد بالمؤسسات التقليدية الدينية الإسلامية وتدعيمها، ودافعت عن فكر هذه المؤسسات وموافقتها ضد حركات التجديد الفكرية والسياسية التي ظهرت في الأطراف، دافعت عنها ضمانتها لما ظنته استقراراً للأوضاع الراهنة برمتها، ولما يقوم من تأثير بين المؤسسات الحاكمة السياسية والفكرية.

ومن هنا، وقع الصدام بين حركات الإصلاح المؤسسى وحركات الإصلاح الفكري، صدام بلغ حد القتال بين جيش محمد على المؤيد من محمود الثاني، وبين الحركة السلفية في الجزيرة العربية فيما عرف باسم الحرب الوهابية.

والمهم أن حركة التجديد الفكري لم تصطدم بقوى التقليد والمحافظة من حيث هي كذلك، إنما اصطدمت بقوة صارت قائمة على الإصلاح المؤسسى للدولة، وصارت قوامة على الدفاع عن أمن البلاد بمبرر هذا الإصلاح المؤسسى. وهذا ما أضعف حركى الإصلاح معاً وهد من قواهما جيئاً.

ولكن يبقى أن هذه الموجة الإصلاحية الفكرية قامت مستجيبة لمتطلبات العصر في مجال الإصلاح الفكري، وأن دعوتها على مدى السنين التالية نجحت في تقويض المذهبية الضيقية والصراعات المذهبية ومباغات الطرق الصوفية ونزاعاتها الحولية، وإن أخطر ما انتقل إلينا من آثار هذه المرحلة هو انفصال حركة الإصلاح المؤسسى عن حركة الإصلاح الفكري.

(٦)

**الموجة الثانية :** وهي الموجة التي ظهرت واستمرت في نصف القرن، بين الربع الأخير من القرن التاسع عشر والربع الأول من القرن العشرين. في هذه المرحلة، تم استيلاء الغرب على بلادنا العربية والإسلامية. في هذه المرحلة، تم الاستيلاء العسكري والسياسي من بريطانيا على مصر (عام ١٨٩٩) والسودان (عام ١٨٩٩)، ومن فرنسا على تونس (عام ١٨٨١) والمغرب (عام ١٩١٢)، ومن إيطاليا على ليبية (عام ١٩١٢). وما إن انتهت الحرب العالمية الأولى حتى اقسمت بريطانيا وفرنسا باقي، فاحتلت بريطانيا فلسطين والعراق، واحتلت فرنسا سوريا ولبنان. وكان قد تم الاستيلاء قبل هذه المرحلة على باقى البلدان العربية والإسلامية. استولت فرنسا على الجزائر في عام ١٨٣٠، وبريطانيا على عدن في عام ١٨٣٩. ومن قبل ذلك، سيطرت روسيا على بلاد المسلمين في آسيا الوسطى (وما وراء النهر)، وأدخلت بخارى وسمرقند في حوزتها، وسيطرت هولندا على جزر الهند الشرقية، وسيطرت إنجلترا على الهند.

في مرحلة نهايات القرن التاسع عشر وبدايات القرن العشرين ، ومع تام هذه السيطرة الأجنبية العسكرية والسياسية ، كان الفكر الإسلامي ينطوي عليه موضوعان أساسيان : أولهما ، كيفية التجمع لمقاومة الغزو الحاصل . وثانيهما ، التنبؤ عن أسباب الوهن والعجز عن المقاومة في بيئه الأمة الإسلامية لعلاجهما ، سواء بالنسبة للنظم أو المقومات الأخلاقية أو الفكريات المعينة على النهوض .

عرفت هذه المرحلة رجالاً مثل جمال الدين الأفغاني ( ١٨٣٩ - ١٨٩٦ ) ، ومحمد عبده ( ١٨٤٩ - ١٩٠٥ ) ، و محمد رشيد رضا ( ١٨٦٥ - ١٩٣٥ ) . انشغل فكر جمال الدين الأفغاني بأمر وحدة المسلمين ليمكنهم التصدى لما يتهددهم من أطماع خارجية ، واعتبر طرح ولاية الأجنبي عن المسلمين من الأركان العظمى للإسلام . وجاء فكر محمد عبده متعلقاً بدعوة للاجتهداد يكون هدفها رأب الصدع الحاصل في الأبنية الفكرية والمؤسسية والنظمية بين الأوضاع المروثة والأوضاع الوافدة من الغرب ، وصقل إمكانيات النهوض والتربيه والتنظيمات القانونية . وكانت الاجتهدادات الخاصة برشيد رضا تميز بأنه صار أكثر التصاقاً بفكرة ابن تيمية ، وأنه أوجد الأصرة القوية بين الفكر السلفي والتجدد الفقهي ، وأنه أكمل منهج محمد عبده في ربط الفقه بقضايا السياسة وأوغل في السياسات العملية ، سواء العربية أو الإسلامية .

كل هذا كان فكراً معاصرًا ، بمعنى أنها كلها اجتهدادات يتصدى بها الفكر لمتطلبات العصر الذي عاشه هؤلاء ، مراعين في اجتهداتهم صالح الجماعة الإسلامية وما تقابلها من مشكلات ومحن . وإذا كان ثمة خلاف يظهر بين نوعي فكر جمال الدين ومحمد عبده ، فمرده إلى الخلاف في النظر السياسي لأوليات العمل الإسلامي والوطني الذي يحقق مصلحة الجماعة ، وهو : أ تكون الأولوية للتصدى للخطر الخارجي ؟ أم تكون الأولوية لمعالجة أسباب الوهن الذاتي ؟

على أنه يلاحظ أنه في هذه المرحلة عينها ، كان الفكر الأوروبي الوافد بمذاهبه ومدارسه يستتب في البيئات المحلية ، تقوم عليه دور صحف ونشر كدار المقطم في مصر ، وجامعات كالجامعة الأمريكية في بيروت ومجلات فكرية كالمنتظر . ومن جهة أخرى ، جرى تغيير الأوضاع الاجتماعية وأساليب العيش وأنماط العلاقات بما يخرج عن إطار المرجعية الإسلامية التي كانت حاكمة للمجتمع تنظيماً وسلوكاً . وكل ذلك أوجد تحدياً للأصول الإسلام وأطروه الحاكمة . وهذا ما جعل لقوى المحافظة الإسلامية ومؤسساتها دوراً داعياً ووظيفة إسلامية هامة ، لثبتت أركان الإسلام وأصوله العقدية ومرجعيته الحاكمة ، ولدفع عوامل الاجتثاث عن جذوره ، ونجد أمثله كثيرة على هؤلاء

مثل الشيخ محمد عليش والشيخ محمد بخيت ، حتى الشيخ محمود أبو العيون ، فضلاً عن الجمعيات التي نشأت باسم الجمعية الشرعية والسنة المحمدية وأنصار السنة ، وغير ذلك .

وإذا كان عنصر الخطر الخارجي هو ما وقع به الصدام بين حركتي الإصلاح المؤسسي والإصلاح الفكري في الموجة الأولى ، فإن هذا العنصر الخارجي ذاته هو ما أبقى للقوى المحافظة وظيفة جوهرية في الدفاع عن تحوم العقيدة وأطرها المرجعية . وبذلك ، قام الصدام وسوء التأويل بين قوى التجديد البناءة وقوى المحافظة المدافعة عن الأصول .

وكان هذا أخطر ما انتقل إلينا من آثار هذه المرحلة ، وهو الصدام بين قوى الدفاع عن الأصول وبين قوى التهوض والتجديد؛ كلاهما لازم ، ولكنها تصارعا وأضعف كل منها صاحبه .

(٧)

**الموجة الثالثة :** وقد ظهرت بعد الحرب العالمية الأولى ، ممثلة في الحركات الإسلامية التي ظهرت مع نهايات العشينيات . وحتى بداية القرن العشرين ، كانت الحركات الوطنية في بلادنا مرتبطة بالإسلام لا تكاد تتفصل عنه ، وكانت الشعوب العربية الإسلامية وهي تقاوم الاستعمار ، إنما تهض تحت راية الإسلام ، والحركات الإسلامية هي ما كانت تجتمع فيه الشعوب لمكافحة أجنبى محتل أو مقاومة نظام مستبد . وبهذا التصور ، نفهم حركة عبد القادر الجزائري في الجزائر ، وحركة عبد الكريم الخطابي في المغرب ، وحركة السنوسى في ليبيا ، وحركة المهدى في السودان ، وكذلك كانت الحركات في مصر من جمال الدين الأفغاني إلى مصطفى كامل . . . وهكذا .

وكانت التكوينات المتأثرة بالفكر الغربي لا تعدو وقتها دوائر النخب السياسية من كبار رجالات المجتمع ذوى المناصب الكبيرة ، ولكن هذه الدوائر بدأت مع الوقت تتسع وتنمو ويتکاثر الناس فيها ، وذلك بفعل نظام التعليم الاحديث الذى لم يكتفى بإدخال العلوم الاحديثة والعلوم الطبيعية واللغات ، ولكنه تأسس على النمط الأوروبي من حيث فصل علوم الدين عن علوم الدين ، فركز على الأولى وأهمل الثانية إهاماً . كذلك انتشر الفكر الأوروبي الفلسفى بين صفوة المثقفين المتخرجين في هذه المدارس بفعل الكتب والمجلات الشهرية التي ظهرت لترويج لهذه الأفكار وتعارض بها أسس الفكر الإسلامي التقليدى . جرى هذا في مصر في فترة استباب اليمونة الإنجليزية في خواتيم القرن التاسع عشر وفواتيح القرن العشرين .

ولم تكدر الحرب العالمية الأولى تنتهي (1914-1918)، حتى كانت الدولة العثمانية قد صفت، وحلت محلها دولة تركيا الحديثة التي ألغت الخلافة الإسلامية، واتخذت إجراءات باللغة الحادة لتصفية كل أثر للإسلام كنظام للحياة وأساس للشرعية الاجتماعية والسياسية هناك. وكان لذلك وقع الصدمة الشديدة على المسلمين في العالم أجمع، وذلك ألمًا من تلك الظروف التي نقضت عقد المسلمين وشنت شملهم، فباتوا لا يرون جهة أو هيئة يتوجهون إليها كجامعة لهم. وفي الوقت نفسه، احتلت القوات الأوروبية ما كان لم يحتل بعد من أراضي العرب والمسلمين، واقتسمها بينهم المتتصرون في الحرب، وبخاصة منطقتنا الشام والعراق.

وفي هذا الوقت، ظهرت العديد من الحركات الوطنية في العالم الإسلامي كمصر، وفي غير العالم الإسلامي كالصين والهند. وكذلك ظهرت حركات مقاومة للغزو في البلدان حديثة العهد بالاحتلال كسوريا والعراق. وكانت القوى السياسية التي قاتلت بهذه الحركات تتكون في الأساس من الشباب والكهول أبناء المؤسسات الحديثة في التعليم، ومن تربوا على أسس علمانية بعيدة عن المؤسسات الدينية التقليدية.

وتكاتفت هذه العوامل لتصنع الحركات الوطنية التي تظهر في هذه المرحلة بصورة علمانية، فهـى حركات تعمل على إجلاء المحتل وتطلب الاستقلال السياسي لأقطارها، ولكنها ترسم لمستقبل بلادها — مجتمعات ما بعد الاحتلال — صورة مستمدـة من أنماط النظم الاجتماعية السائدة في الغرب، وتـستهدف بناء نظم وضـعـية بعيدـة عن الفكر الدينـي وعن أصول الشـريـعة المستـمدـة من الإسلام.

في الـبداـية، أـىـ في صـدرـ العـشـريـنيـات، اـندـمـجـ التـوجـهـ الإـسـلـامـيـ وـرـجـالـهـ فيـ هـذـهـ الحـرـكـاتـ، بـحـسـبـانـ أـنـ مـقاـوـمـةـ الـغـاصـبـ الـأـجـنـبـيـ أـلـىـ فـيـ الـاعـتـبـارـ، وـأـنـ جـلـاءـهـ يـفـيدـ الـقـوـىـ الـوـطـنـيـةـ كـلـهـاـ. وـإـنـ مـتـبـعـ لـلـحـرـكـاتـ الـوـطـنـيـةـ فـيـ هـذـهـ السـنـوـاتـ مـنـ بـدـاـيـاتـ الـعـشـريـنيـاتـ، يـلـحـظـ اـتـصـالـاـ قـوـيـاـ لـلـعـنـاـصـرـ ذـاتـ التـوجـهـ الإـسـلـامـيـ وـمـشـارـكـةـ فـعـالـةـ فـيـ هـذـهـ الحـرـكـاتـ.

ولـكـنـ معـ نـهـاـيـاتـ الـعـشـريـنيـاتـ، بـدـاـ أـنـ الـفـكـرـ الـعـلـمـانـيـ يـعـمـلـ بـاـصـرـارـ عـلـىـ أـرـضـاعـ الـمـجـتمـعـ كـامـلـةـ، وـأـنـ يـصـوـغـ الـمـؤـسـسـاتـ الـاجـتـمـاعـيـةـ وـمـؤـسـسـاتـ الـدـوـلـةـ بـطـابـعـهـ، وـعـلـىـ أـنـ يـفـصـلـ الـدـيـنـ عـنـ شـئـونـ الـمـجـتمـعـ وـيـنـشـئـ نـظـامـاـ وـضـعـيـةـ صـرـفـاـ أـوـ يـكـمـلـ الـتـنـظـيمـ الـعـلـمـانـيـ الـذـيـ كـانـ بـدـأـ مـعـ نـهـاـيـاتـ الـقـرـنـ التـاسـعـ عـشـرـ. وـكـانـ أـقـلـامـ كـتـابـ وـمـقـالـاتـ صـحـفـ تـطـالـبـ صـرـاحـةـ بـتـنـحـيـةـ الـدـيـنـ عـنـ أـنـ يـكـوـنـ لـهـ شـأـنـ بـأـىـ مـنـ وـجـوهـ الـنـشـاطـ الـاجـتـمـاعـيـ.

وفي الوقت نفسه ، تحررت حركات التبشير المسيحي الأوروبي والأمريكي من خوفها إزاء المسلمين . كانت هذه الحركات قد وفدت إلى أقطارنا الإسلامية والعربية منذ منتصف القرن التاسع عشر ، وكانت تنشط بين المسيحيين من المواطنين في بلادنا ، لتكون لها قواعد بشرية موالية لها ، وأثار ذلك سخط المسيحيين الشرقيين في بلادنا ، وحفظهم لمقاومة هذا النشاط . تلك البعثات لم تكن تجربة على أن تقرب من المسلمين ، هذا البحر الواسع الذي يمكن أن يتطلع في هياجها حركة التبشير ويغرقها في قراره السحيق . ولكن ، بعد الحرب العالمية الأولى ونشأة النظم العلمانية وتبني قيادات الدول وقيادات الحركات الوطنية المنهج العلماني الوضعي ، بعد ذلك كله وبسببيه ، تشجعت حركات التبشير لتعمل بين المسلمين ، وبدأت عملها فعلاً بعد مؤتمر عقده المبشرون في القدس في عام ١٩٢٤ وارتفع فيه شعار ( تنصير العالم في جيل واحد ) .

\* \* \*

في هذه الأوضاع ، واستجابة لها من الموقف الإسلامي ، ظهرت الحركات الإسلامية التي تؤكد على ( الشمول الإسلامي ) لكل أوضاع الكون والمجتمع والفرد وبجميع أطراف الحياة ، ويهيمن على شئون البشر عقيدة وشريعة وسلوكاً . وكان هذا جوهر نشاط الشيخ حسن البنا .

كانت الدعوة لشمول الإسلام هنا تحاول أن تستعيد هدف الاستقلال العقديي الحضاري إلى جانب هدف الاستقلال السياسي والاقتصادي . وبما من ذلك أن الحركة الوطنية صار لها تعبيران : أحدهما يعبر عن نفسه من موقف علماني يقتصر على استهداف الاستقلال السياسي والاقتصادي ، والآخر يعبر عن نفسه من موقف إسلامي من حيث استقلالية الثقافة والرؤية التي تشكل الذات الجمعية .

وهنا ، حدث التصادم بين حركتي الاستقلال العلمانية والإسلامية . وكان هذا أخطر ما انتقل إلينا من آثار هذه المرحلة .

لقد أعادت الموجة الأولى للإسلام إلى منابعه الأولية في القرآن والسنة بعيداً عن تقديس المذاهب الفقهية والتقليد ، وعن نظريات الحلول الصوفية وتقديس الأولياء . وأرست الموجة الثانية فكرة الإسلام المجاهد المقاوم للغزو الأجنبي ، مع التجديد في الفقه والتفسير لمواجهة مطالب العصر ، ومع ربط التجديد بالسلفية ووصل الفكرة العربية بالفكرة الإسلامية مع التفاعل مع السياسات الوطنية . وأضافت الموجة الثالثة شمولية الإسلام وارتباط العمل والدعوة بالتنظيم الحركي في مواجهة نزعات فصل الدين عن نظم الحياة .

ولكن المشكلة أتت في التصادم غير الحميد الذي جرى بين قوى كان من المفروض أن تتألف وتتآزر ويشد بعضها برقاب بعض، ولكن أوضاع المخاطر الخارجية «أى العنصرالخارجي» أدت إلى أن يحل التصادم محل التألف والتنافس محل التآزر.

في الموجة الأولى، تضاربت حركة الإصلاح الفكري مع حركة الإصلاح المؤسسي. وفي الموجة الثانية، تضاربت حركة التجديد الفقهي مع حركة الدفاع عن الأصول الفقهية. وفي الموجة الثالثة، تضاربت حركة الوطنية الإسلامية مع الحركة الوطنية العلمانية.

\* \* \*

في هذا الإطار الفسيح لل الفكر الإسلامي المعاصر، ظهرت حركات وجموعات فكرية ذات خصائص ثانوية أقل ثباتاً من (الناحية النسبية) مما سبق عرضه . وهي عند التحقيق لا تمثل نقضاً أساسياً للخصائص العامة السابقة ، ولكنها تمثل استجابات مرحلية أو إقليمية متغيرة لأوضاع خاصة أو طارئة ، أو لضغط حادة وظروف استثنائية صادفت أهل قطر معين . مثال ذلك ، الحركات والدعوات التي قام بها سعيد النورسي في تركيا ، أو جماعات التبليغ التي ظهرت أولاً في الهند ، أو ما كان في فكر «أبو» الأعلى المودودي أو سيد قطب ، حينما ظهر وتفاعل .

ويمكّنا أن نلحظ أن هذه الاتجاهات جمّعاً ظهرت في أوضاع تاريخية وإقليمية اتسمت بالحصر والتضييق على الدعوات الإسلامية وحركتها، وهي قد تنوّعت حسب نوع التضييق الحادث. ويمكّنا، من ملاحظة الظرف التاريخي الذي ظهرت فيه كل من هذه الدعوات، أن نخلص لما يلي:

أولاً : حيث كان الحصر والتضييق يشتدان ويمتدان إلى أصول العقيدة الإسلامية، وتتسد بها المنافذ أمام التعبير عن الموقف الإسلامي في شموله، ويخشى فيه على العامة من تأكيل جذور العقيدة في نفوسهم بسبب المخالطات الدينية غير السماوية كما في الهند، أو بسبب سياسة طغيان عازم على اقتلاع الإسلام من جذوره العقدية كما في تركيا الكمالية، حيث كان الوضع هكذا، صرفت الحركة الإسلامية المعنية جهدها لتشييت العقيدة في قلب البشر، وتأكيد دعامتين الإسلام في النفوس، وبذلت جهدها في الاعتناء بالأوضاع الاجتماعية المهيأة لاستقرار أوضاع المسلمين المادية والمعنوية، وفضلت دعواها على الجانب العقدي وعلى جوانب تهيئة الخدمات الاجتماعية من مدارس ومستشفيات وفرص عمل .

ثانياً : وحيثما أرتجت أبواب التعبير عن الموقف الإسلامي السياسي من حيث إن الإسلام هو نظام شامل ومصدر للشرعية ولنظم الحياة والمجتمع ، كانت الاستجابة داعية للمفاصلة مع النظم السائدة التي لا تتيح للدعوة الإسلامية السياسية فرص التعبير. وهذا ما نلحظه في فكر المودودي وسيد قطب . وقد أقام سيد قطب فكره في الظروف التي مرت بالحركات الإسلامية ودعواتها بين الخمينيات والستينيات حيث كان الفكر السياسي الإسلامي مبتعداً عن المشاركة في تحديد المفاهيم السياسية والاجتماعية ورسم السياسات . ولم يكن الجديد في دعوته القول (بالحاكمية لله وحده) ، ولكن الجديد أنه أقام مفهوم (الحاكمية لله وحده) على أساس من المفاصلة والمقارنة شبه الكاملة مع المجتمع بمؤسساته وقيمه وأوضاعه ؛ فهو فكر مقاطعة يهين موقف قتالي يواجه به ما رأه أو ظنه من إقصاء للإسلامية السياسية . وذلك بخلاف فكر الحركات الإسلامية التي قامت من قبل سيد قطب ، والتي كانت تمثل في عمومها فكر انتشار وتعامل مع وحدات المجتمع القائم وتحلل لمؤسساته ونظمها وأوضاعه .

\* \* \*

قصدت من هذا العرض التاريخي العام أن أوضح عدداً من الأمور أرجو أن أكون جلوتها بعض الجلاء :

١ - من ذلك ، أن هذا الفكر - كما يتراهى لنا الآن - هو حصيلة استجابات تاريخية للعصر الحاضر ، ولهذه المرحلة من حياة الجماعة الإسلامية ، وهو حصيلة تراكمت عناصرها واحداً واحداً عبر تنوع الأوضاع التاريخية والإقليمية في العصر الحاضر ، وتكونت هذه العناصر من رجال فكر وسياسة ، ومن حركات وتيارات ظهرت في هذه المرحلة .

٢ - إن الخلافات بين الاتجاهات المختلفة التي ظهرت في هذه المرحلة ، إنما هي في أساسها خلافات بين مواقف تفتقت عنها الحاجة التاريخية والاجتماعية ، فهى مما يصدق عليه أنه خلاف فكري أساسه خلاف الزمان أو المكان ، أو خلاف الرؤية السياسية والاجتماعية لجماعة الحركة .

والفرق هنا بين ما يعتبر غلواً واعتدالاً هو فرق لا يتعلق بالاستخلاص الفقهي والفكري ولا يتعلق بجمود أو تحجر ، ولكنه خلاف أساسه التجربة التاريخية التي ظهر فيها اتجاه معين ، وأساسه الرؤية السياسية الاجتماعية لحركة محددة ، أي رؤيتها للواقع وإدراكتها لكيفية التعامل مع هذا الواقع .

٣- إن الخامس في الحكم لا يتعلق فقط باستخلاص الأحكام من النصوص واستنباطها من مصادرها الأولية، ولكنه يتعلق أيضاً بكيفية النظر للواقع الذي تحييه الأمة وكيفية توصيفه، وإن الوصف الحقيقي في تقديرى الذي يقدم به واقع الجماعة الإسلامية في الزمان الحاضر هو وصف التبعية والتجزئة.

هذا هو العصر الذي تتصدى لحل مشكلاته لصالح الجماعة. وإذا اتضحت ما هو العصر، اتضحت معيار الحكم. ليس المشكل في فهمنا للإسلام، ولكن المشكل هو في فهمنا للعصر. ليس المشكل في قراءتنا للنص، ولكن المشكل في رؤيتنا للواقع.

## ما ذا يعني المشروع الوطني؟

يكثُر الحديث عن المشروع الوطني، ويحتاج هذا المفهوم إلى شيءٍ من الإجلاء، للتعرف على هذا المشروع وعلى حدود ما يشير إليه. إن أخطر ما يواجهه هذا المفهوم، هو أن ينحصر معناه في إطار رؤية أضيق لمصالح فئة أو فئات محدودة من الشعب.

عامة، فأنا أفهم عبارة «المشروع الوطني» بأنه محمل الأهداف التي يتراضى أهل جيل معين أو مرحلة تاريخية معينة على إنجازها؛ وهي تكون على قدر من الترابط والتكامل، بحيث إنه فيما يتحقق من تفاصيل إنما يكون تصوراً شاملًا للأوضاع الاجتماعية المطلوبة. فشلة مفردات بناء وتشييد، سياسي واجتماعي واقتصادي، يتعلق ببناء المؤسسات وبالإنتاج وبالسياسات الداخلية والخارجية المناسبة، وهي مفردات تتشكل منها رؤية عامة.

وأحسب أننا صرنا نستخدم هذه العبارة كثيراً، عند الحديث عن محمل المنجزات التي جمعت على حقب تاريخية سلفت، فنقول: مشروع محمد على، مشروع ثورة سنة ١٩١٩، مشروع ٢٣ من يوليو. ونحن لا نقصد بهذا أنه كان ثمة برامج محددة ومفصلة كالتصميمات الهندسية، أعدت أولاً ثم جرى تفزيدها من بعد. إنما نقصد، في ظن من استخدم هذه العبارة في وصف منجزات الماضي، أن هناك تصوراً عاماً وشاملاً يمكن أن نستخلصه من تبيان العلاقة بين مفردات ما جرى تفزيذه وتشييده من أبنية ومؤسسات، وما جرى خطه من سياسات.

وأحسب أننا، بعد أن تكشفت من النظر لكل نهضة ماضية صورة «مشروع»، نريد في هذه السنوات الأخيرة أن «نضع مشروعنا» مسبقاً ترسم تصميياته في المستقبل.

وأظن أنه من الصواب أن نفكّر بهذه الطريقة. فإن قدرتنا على التوقع قد زادت على ما كانت في الماضي، بسبب تقدم الدراسات السياسية والاجتماعية ووسائل جمع المعلومات .. إلخ. ولكن ما أتصور أننا بحاجة إليه، هو ألا نغلو على أنفسنا فنتصور

(\*) نشرت في عددين، بتاريخ ١٢ من مارس و٧ من مايو سنة ١٩٩٠، في مجلة «اليوم السابع» التي كانت تصدر من باريس.

أن في إمكاننا أن نقيم مشروعًا على قدر من التحديد يبلغ دقة الرسوم الهندسية، أو يبلغ قدر التفاصيل المطلوبة للخطط الخمسية مثلاً.

أقول ذلك، لأننا صرنا نميل إلى تطلب قدر من التحديد والتفصيل في رؤية المستقبل، قدر لا تتحمله قدرتنا على التوقع. ويهزء هذا في النزعة التقنية التي نشاهد لها في الكثير من برامج الأحزاب، عندما تتعرض لتفاصيل على مستوى قانون الإصلاح الوظيفي وتعيم مياه الشرب، مما يبلغ من التشريع قدرًا لا يخاله يصلح فارقاً بين تيار سياسي وتيار آخر.

أقول ذلك، لأننا عندما نقول «مشروع وطني»، فإننا نشير إلى ما يصلح به الوطن في تصورنا خلال مرحلة تاريخية ممتدة. فالأمر يقتضي قدرًا من التعميم في تقاطعه «أصول» التحديات التي تواجه الجماعة على مدى زمانٍ ممتد، «وأصول» ما نراه من معالجات لهذه التحديات، وهو قدر من التعميم يسع التغيرات الحاصلة والمحتملة، كما يسع التنوعات بين الشرائح الاجتماعية من أهل هذا الوطن.

وقد لا أتفق مع مقوله: إن كل مشروع سياسي هو في نهاية الأمر مشروع فئة اجتماعية محددة أو تألف فئات. ذلك لأننا حين أقررنا بالجماعة السياسية كجماعة ذات وجود متميز، وكتصنيف مستقل بذاته عن التصنيفات الأدنى المكونة لها، كالطبقات والشرائح الاجتماعية المختلفة، فقد صار لزاماً علينا أن نقر بأن هذه الجماعة العامة ذات مصالح أعم من مصالح مكوناتها، وهي ذات وجود متميز عنها تكونه وما يندرج تحتها وفي داخلها من وحدات اجتماعية شتى.

إن أي جماعة -في ظني- تشتمل على وحدة انتهاء أصلى في ما يكون الجامع العام لها، ويتصل أوثق اتصال بشعورها وبمصيرها الواحد المشترك، واتصال ذلك بتكونيتها الفكري والحضري المحدد لذاتها وإدراكتها لتميزها عن غيرها.

وهذه الجماعة عينها تشتمل على وحدات انتهاء فرعى، يتميز كل منها عن غيرها، من حيث الإقليم أو الدين أو اللسان أو المهنة أو المذهب أو التوجه الثقافي أو العمل. وهي كلها دوائر متداخلة، وهي شاملة أو مسؤولة بعضها مع بعض. ولا أظن أن أياً منها يمكن رده إلى غيرها، وإلا يكون ذلك الرد متضمناً إهداز ذاتية هذا الانتهاء عينه.

لذلك، فإنني أخشى أن يفضي ذلك إلى كسر ما يعنيه الوطن لدينا من كونه وحدة انتهاء عامة حاكمة لغيرها من الوحدات، أخشى ذلك خصوصاً في ظروف تاريخية نواجه منها أشد ما نواجه هجوماً خارجياً مكثفاً على أهم ما يشملنا من وحدات الانتهاء

العامة. إنما نقر بوجود وحدات الانتهاء الفرعية، ولكننى أزعم أن هذه الوحدات الفرعية ليس أساسها الموقف الطبقى والصالح الاقتصادى وحده، ولكنها تنبع فى اسمها وفق معايير شتى، منها الموقف الاقتصادى، ومنها الدين أو المذهب، ومنها العامل الجغرافى أو الإقليمى، ومنها العرق حيث توجد القبائل والعشائر، ومنها العمل .. إلخ. كما أزعم أن الانتهاء للوطن السياسى العام هو الانتهاء الحاكم لغيره من الانتهاءات الأخرى، وأن المصلحة السياسية العامة هى المصلحة الحاكمة، وهى قد تتخللها مصالح طبقات أو فئات، ولكن يبقى «المشروع» أو الصالح العام للجماعة السياسية هو الحاكم على غيره والضابط لغيره، منها كانت درجة التمثل.

ومن هنا، لا أستطيع أن أرى في محمد على مجرد محقق لمصالح طبقة التجار مثلاً، فقد كان «مشروع» الرجل مشروعاً للإحياء الإسلامى الكبير في مواجهة ما ينفك الجماعة السياسية في وقته من الأطعاف الأوروبية الخارجية والوهن الذاتى الداخلى، حين كانت مصلحة «التجار» في هذه الرؤية الشاملة لقضية عصر محمد على وقضية الجماعة برمتها، وكيف تأتت مصلحة التجار مع نظامه الاحتکارى الشامل الذى عبأ به كل قوى المجتمع لبناء الجيش وترشيده أداة الحكم وتقوية المنعة السياسية.

وفي ثورة سنة ١٩١٩ بمصر، يمكن القول إن فئة اجتماعية ما تخلق الهدف الكبير للثورة، وهو طرد المحتلين الأجانب، ولكن يظل هدف الثورة هدف الأمة بوصفها أمة، ويستحيل رد قوة الشعب المصرى إلى أنها مجرد تالفة فئات اجتماعية، ستبقى قوته لأمة أرادت أن تدفع عنها من تعتبره غريباً عنها. إن رد الاعتداء ومقاومة الأخطار، إنما تقوم بها وحدة الانتهاء المهددة، وهى تقوم بها بكل ما تشتمل عليه من نوع روابط انتهاء معينة، وفقاً لحجم الخطر ومداه ومدى شموله للجماعة العامة أو لبعض من وحداتها الفرعية.

لذلك، فإننا نلحظ أن التنظيمات التى قامت للدفاع عن الوطن في عسرة شملت الوطن، أو في غزو تحقق، أو تهديد بغزو، إنما كانت تنظيمات عامة قامت لتمثيل وحدة الانتهاء التى تواجه الخطر، وتتكافأ مع نوعه ومداه. وهى لا تمثل بالضرورة طبقة معينة أو شريحة اجتماعية محددة، إنما تمثل عموم الجماعة التى يشملها الخطر أو التى تتحشد للقيام بما يحقق صالحها العام، وهى تمثلها في أوجه النشاط المؤدى، وفي نوع العمل المطلوب وحده. وهذا نفهمه دولة محمد على ووفد ثورة سنة ١٩١٩ دون قياس على أسس نظرية نتجت عن تجارب بعيدة عن هذه الخبرة.

## قضايا البنية التحتية في السياسة

نقدر جيئاً ما تحتاج إليه بلادنا في المرحلة الحاضرة من إصلاح للمرافق الاقتصادية، وإقامة للأبنية التحتية الالزامية للنهوض الاقتصادي والاجتماعي. وما أحوجنا في هذه الفترة عينها إلى إصلاح الأبنية التحتية على المستوى الفكري والسياسي. وأقصد بهذه الأبنية أمرين: أولهما: إيجاد الصيغة الفكرية بين الناس، تلك الصيغة التي تمكن كلاً من الجماعات ووحدات الانتباه الفرعية في بلادنا من أن تجد لنفسها موضعًا رحباً ومستقراً آمناً بين الجماعات والوحدات الأخرى. وثانيهما: تصميم التكوينات التنظيمية وبناء القنوات المستوعبة لحركة المجتمع السياسية والاجتماعية، في عمومها وعلى تباين الوحدات الاجتماعية ذات الاعتبارات في هذا المجتمع.

أول ما تهمنا ملاحظته في هذا الشأن، هو استخلاص عناصر الظرف التاريخي الحاضر، وما يتضمن من أوضاع تستوجب المواجهة العامة.

فنحن - أولاً - في وضع تابع. نحن جيئاً هكذا. كل ما يعنيه الضمير «نحن» بالنسبة لنا جيئاً يجعلنا في وضع التبعية للقوى الغربية المهيمنة، وسواء صدق هذا الضمير بوصفنا عرباً أو مسلمين أو إفريقيين أو آسيوين. وتاريخنا في القرن التاسع عشر، هو تاريخ صدامنا مع هذه القوى. وانتهى هذا القرن بهزيمتنا هزيمة تاريخية. ثم بدأ القرن العشرين، وصار تاريخنا فيه هو تاريخ صدامنا من أجل التحرر من التبعية. والمرحلة لم تتم بعد فصولاً.

والبعية بدأت مع أوائل القرن التاسع عشر معارك عسكرية، تنتهي بهزيمتنا أو تكشف ضعفنا، وتؤدي في الحالين إلى مزيد من التدخل السياسي والاقتصادي والفكري في بلادنا. وأعقبت ذلك مرحلة الاحتلال العسكري التي فرضت المهيمنة الغربية بالقوة المسلحة، وهي المرحلة التي تقع بين الربع الأخير من القرن الماضي والربع الأول من هذا القرن. فلما ظهرت حركات التحرير من بعد، استعيض عن السيطرة العسكرية بالهيمنة الاقتصادية والهيمنة الفكرية.

والملهم من ذلك كله، أن أدوات التبعية التي تستخدم - مجتمعة، أو منفردة، أو

بمقادير متباعدة تتناسب مع ظروف كل مكان وزمان - هي : التفوق العسكري كقوة ضاربة أو رادعة ، والسيطرة الاقتصادية ، والهيمنة الفكرية الحضارية .

ونحن - ثانياً - في وضع تجزئة يفسد أية محاولة تقوم بها بلداننا لتحقيق مهوضها ، أو للمحافظة على استقلالها ، أو لقص رباط التبعية الموثقة به . والتجزئة السياسية جرت على مدى القرنين الأخيرين ، وهي الوجه الآخر لظاهرة التبعية . وقد ألحقت بلداننا بروابط التبعية قطرأ قطرأ ، سواء في إطار البلدان العربية أو بلدان الإسلام .

والملاحظ ، أن حركة الإلحاد الاستعماري قد فرضت التجزئة ، ولكن حركة الاستقلال السياسي والتحرر الوطني التي قامت في بلداننا ضد السيطرة الاستعمارية ، هذه الحركة لم تستطع أن تفرض الوحدة بين شعوبنا . إن الاستعمار لم يحكمنا إلا بالتجزئة ، أدرك ذلك وفعله . ونحن لن نتحرر إلا بالوحدة ، أدركنا ذلك ولم نقدر عليه . . . وحكومات التحرر الوطني التي قامت لم تستطع أن تقطع وثائق التبعية تماماً . وعلى مستوى العروبة وحدها ، صرنا اثنين وعشرين دولة ، أى اثنين وعشرين قطعة ، ناهيك عن بلاد المسلمين .

وخبراء العسكرية يحذرون فيما أعلم ، بأن الإمكانيات الكاملة لأى من أقطارنا لا تكمن من بناء نظام دفاعي كامل لهذا البلد ، وأن الأمن القومي لكل من أقطارنا يمتد خارج حدوده الإقليمية الضيقية . ونحن نعلم أنه لا يقوم مشروع قومى بدون أمن قومى . وخبراء الاقتصاد يستبعدون إمكان حدوث نهضة اقتصادية مستقلة في الإطار الإقليمي لأى من هذه الأقطار . ونحن نعلم أنه لا استقلال في السياسة ، بدون استقلال في الاقتصاد . ومهمها تكن وطنية الحاكمين ، فإن المحددات الاقتصادية والعسكرية على إرادتهم السياسية لا تمكنهم من إطلاق المشيئة الوطنية إلى المدى الضروري .

إن التجزئة سوت بيننا في التبعية . وكما أن الفقير يرث في فقره ، فإن الغنى يرث في غناه . وكما أن كثيراً من أقطارنا يعاني من كثرة السكان ، فإن القليل يعاني من هذه القلة . ومن هو في وضع سكاني متكافئ ومتوازن ، لا نجد في حال أفضل من ذوى الكثرة والقلة . وهكذا ، فإن كل عنصر من عناصر وجودنا قد وضع بالطريقة التي تجعله عنصر إضعاف وليس عامل قوة .

ونحن - ثالثاً - نشكو من صدع هائل في حياتنا الفكرية ورؤانا الحضارية . هو صدع لا يشق المجتمع فقط ، ولكنه يكاد أن يشق الفرد الواحد نصفين . وكما أن التجزئة فصلتنا أقطاراً ، فإن هذا الصدع فصلنا وجداً . يجعل الأمة أمتين ، وصار القوم أقواماً

لا يجمعهم تكوين نفسي ومعنى مشترك ، وقد انشق الضمير « نحن » أشطارا .

يبدو ذلك واضحاً في مؤسسات التعليم ، والقوانين والنظم القضائية والإدارية ، وفي التكوين العقدي والفكري . وبه يقوم بينما نظامان للمشروعية ، وإطاران مرجعيان : واحد ينحدر من التصور الإسلامي ، والآخر ورد من فلسفات الغرب ورؤاه . إن مجتمعنا يشكو من هذا الازدواج في أطروحة المرجعية وأصول الشرعية النافذة فيه ، وإن قواه تنهد بقدر ما يقوم الصراع بين شقيقه هذين .

قد يكون من الممكن أن يجرب تقارب في الأمور السياسية والاقتصادية ذات الإلحاد على الجماعة كلها . ولكن في مجال الفكر والرؤى الحضارية ، فإن البون شاسع والباس شديد . وفي هذا الميدان ، يقوم وضع حربي حاد بين قوى الجماعة . وفي ظني ، أن هناك حرباً فكرية تقوم بين أهل الفريقين . وفي ظني ، أن هذه الحرب الفكرية صارت هي الحاكمة لكل القضايا الأخرى ، وخاصة في السنوات الخمس الأخيرة ، فتقف قوى الفكر الوافد في مواجهة قوى الفكر الموروث ، بصرف النظر عن الاختلاف في المواقف السياسية والاقتصادية بين القوى الداخلة في تكوين كل فريق .

هنا لا نجد المجتمع يتكون من شرائح اجتماعية أفقية بعضها مع بعض ، مثل الطبقات العليا والوسطى والدنيا التي تختلف بعضها عن بعض بنوع الأعمال المؤهلة وأوضاع الاستهلاك . ولا نجده يتكون من دوائر متداخلة ومتراقبة . وأما التصنيفات التي تقوم بين جماعات الشعب الواحد ، ويكون أساسها الموقع الجغرافي أو الأصيل القبلي أو التنوع المهني ، فلا نجد هذا ولا ذلك ، ولكننا نجد شيئاً طولياً يفصل المجتمع الواحد بقطع كأنه ضربة السكين في جسم الحي .

إن كثرين لدينا لم يستطعوا أن يدركوا بعد أن دعاوى الاستقلال لا تقوم في مجال الأصول الفكرية والحضارية التي تستمد منها الجماعة إدراها لذاتها المتميزة ، كما تستمد منها شرعيتها الضابطة لحركتها ومعايير الاحتكام التي تقيس بها الصواب والخطأ ، والصالح والضياء ، ومعنى الوطنية الحافظ للذات .

لا إدخال أننا ، مع هذا الانفصام ، يمكن أن يكون للألفاظ معنى مصطلح عليه بين الجميع . وقد يتافق الجميع حول وجوب « النهضة » ، وحول « الاستقلال » و« التحرر » ، ولكن ستبقى هناك مساحة واسعة للخلاف حول معنى كل من هذه العبارات ، وحول التصورات التي يستدعيها طرح أي من هذه المفاهيم ، ولم تتفق حول أهمية المسائل المطروحة . وهناك من يستهجن صرف دقة واحدة في بحث ما إذا كانت فوائد البنوك حلالاً أو حراماً ، لأن قضية التحليل والتحريم ليست بذات أهمية إذا ما قورنت بقضايا

التنمية . وهذا المستهجن نفسه ، يصرف الساعات والأيام في الجدل حول يوم الإجازة الأسبوعية الثاني ، وهل يكون الخميس أو السبت . ومن جهة أخرى ، فهناك من يعلى أمر الاهتمام بتقصير الجلباب وإطلاق اللحى على قضايا العدالة الاجتماعية ، وهكذا .

إننا عندما نختلف في الأهمية النسبية للأمور التي تطرح علينا ، فذلك راجع إلى أننا لا نقيس بمقاييس واحد ، وخلافنا ليس حول الأمور التي نزتها ، ولكنه حول الميزان الذي نمسك به ، ولا بد أن ذلك يجد أمثلة أخطر في تحديد الخيارات السياسية والاقتصادية للأمة . ولن يصلح الله ما بقوم ، حتى يصلحوا ما بأنفسهم .

## الصيغ التقليدية والصيغ الحديثة في التعددية السياسية (حالة مصر)

(١)

أوضح في البداية أن هذه الورقة ورقة عمل ، وليس بحثا . وهذا هو ما طلبه الندوة مني ، وهو ما حاولت أن أصنعه . فهي تتضمن مجموعة من الملاحظات العامة التي تراكمت لدى الكاتب من مطالعاته في التاريخ المصري حول ما أسمته الندوة «الانتقال من الصيغ التقليدية إلى الصيغ الحديثة للتعددية السياسية» . والمقصود ، في ظني ، هو إثارة الفكر والجدل حول هذه الملاحظات .

وبعبارة «التعددية السياسية» عبارة مشكلة . فالتعددية السياسية اليوم تعنى تعدد التنظيمات السياسية (الأحزاب) ، وقد تعنى تعدد سلطات الدولة والعديد من المؤسسات . والمعنى الأول أظهر ، والعبارة أكثر اطرادا عليه في الاستخدام . والمعنى الثاني غير دقيق ، وإن استخدم في البداية من فقهاء القانون الدستوري ، وعدم دقتها يرد من أنه لا يوجد «تعدد» في السلطة ، وإنما كان هذا يعني انقساما في الدولة ، إنما الأمر لا يتجاوز توزيع السلطة على عدد من المؤسسات تداول بعضها مع بعض صياغة العمل العام ، من إقراره حتى تام تنفيذه .

على أي حال ، فوجه المشكل يتأتى من أننا نطرح سؤالا يقارن جزئيات بجزئيات ، ونحن إذ نفعل ذلك ، قد لا نتنبه إلى المغایرة الحادثة بين النسق الكلى الذى يدور فيه كل من طرف المقارنة . فنظام «تعدد الأحزاب» ، هو نظام جزئى مرتبط بالتكوين الكلى الذى تقوم به الدولة في النظام الغربى الحديث . وكذلك الحال بالنسبة لتصور التوزيع الثلاثي للأجهزة الكبرى التى تداول العمل العام في الدولة ، إقرارا وتنفيذا ورقابة . ونحن ، إن اخترنا جزءا معينا وبحثنا عن مثيله في نظام آخر ، فقد لا نجده . وليس يعنى

.\*.) ورقة قدمت في «ندوة التعددية السياسية في الوطن» ، المنعقدة في عمان بالأردن ، في ٢٦-٢٨/١٩٨٩ .

ذلك أن وظيفة هذا الجزء مفتقدة في النظام الآخر، لأن الأمر مردود إلى النسق الكلى لكل نظام، وطريقة توزيعه لوظائفه على أجهزته المختلفة. وبالمثل، فقد نجد مثلاً لهذا الجزء في النظام الآخر، وليس يعني ذلك بالضرورة أنه يؤدى الوظيفة ذاتها.

أقصد بهذا أن أشير إلى أن المقارنة لا تقوم بين نظام جزئي ونظام جزئي آخر، أى بين عضو وعضو من الجسم الكلى، لاختلاف العمل المؤدى وفقاً لاختلاف العلاقات المتبادلة بين الأعضاء، ووفقاً لطريقة تركيب الأجهزة بعضها ببعض، وفقاً للخريطة الكلية للبناء الشامل للنظام العقلى الاجتماعى السياسى. وهذا الأسلوب، قد يساعد على أن يقيينا من عثرة أخرى، وهى تتعلق بالمقارنة بين الأوضاع النظرية المفترضة وبين الأوضاع الواقعية المتحققة، وهى مفارقة تختلف فيها الأحكام. ولا أدعى أنسى بذكر هذه التحفظات قد برئت من احتفال السقوط في هذه المشكلات، إنما قصدت أن أثيرها كملاحظة عامة منهجة، وأن أحاول مراعاة هذه الأمور في إطار ما تسمح به هذه الملاحظات العامة.

ولإيضاح ما أقصد الإشارة إليه، أضرب مثيلين. أحدهما من الفقه الإسلامى، والثانى من النظام الوضيعى كما عرفته مصر. أما المثل الأول، فيتعلق بطريقة توزيع السلطة في التصور الفقهي الإسلامى. ونحن عندما نقارن النظام الإسلامى بالنظام الوضيعى في هذه المسألة، نبحث في مؤسسات الدولة حسب التصور الفقهي الإسلامى عن مؤسسة تقوم بالتشريع، بمثىل ما تقوم مؤسسة التشريع في النظم الغربية الحديثة. فإذا لم نجد، انتهىنا إلى تقرير شمولية النظام الإسلامى وسيطرة الحاكم (إماماً كان أو خليفة أو سلطاناً) على شئون الحكم كلها، تشريعاً وتنفيذاً وقضاء. ومن هنا، شاع بيننا أن النظام الإسلامى لم يعرف توزيع السلطات.

هذا النظر ينتهي إلى هذه النتيجة، لأنه نظر إلى نظام جزئى (هو مؤسسة التشريع في النظام الغربى)، وفتش عن مثيل له في النظام الإسلامى فلم يوجد. وهو لم ينظر إلى آلة الدولة في مجملها، وإلى مجموع الوظائف المتعددة التى تقوم بها، وخربيطة العلاقات بين أجهزتها بعضها وبعض. ولو فعل هذا، ونظر إلى مجمل عمل «آلة الدولة والمجتمع» في عمومها، لوجد أن سلطات الإمام حسب التصور الفقهي هى في صحيحة سلطات تنفيذ، ولوجد أن كتب «الأحكام السلطانية» والفقه، على كثرة ما تعرضت لتفاصيل الولايات والإمارات حتى تكلمت عن «إمارة الحج»، لم تتعرض ولو من بعيد لتلك الوظائف التى تمارسها ما يسميه الفقه الغربى الحديث «بالسلطة التشريعية».

لذلك، يثور التساؤل في إطار خريطة توزيع السلطات في التصور الفقهي الإسلامى

من ذا الذى يشرع هذه الدولة ، ويوضع لها القوانين ؟! وإذا دققنا النظر في هذا الأمر ، نجد أن ما يسمى تشریعا في النظام الغربي الحديث ، ينقسم في التصور الفقهی الإسلامی إلى نوعين من التشريع : النوع الأول ، هو ما يمكن أن نسمیه بتشريعات «الدرجة الأولى» ، وهى الأحكام المنزلة الثابتة بالقرآن الكريم والستة الشريفة . والنوع الثاني ، أو تشريعات «الدرجة الثانية» ، هو اجتهادات الفقهاء في تفسيرهم للأحكام الشرعية واجتهاداتهم لبيان الحكم الشرعى فيما لم يرد فيه نص قرآن ولا سنة . وهذه الاجتهادات ، ليست مجرد إفتاء في حالات فردية ، ولنیست قضاء في منازعات فردية ، ولكنها تتعلق ببيان حکم عام أو حالة عامة ، مما اعتنینا على أن يتناوله التشريع بالصطلاح الحديث له .

وكلا النوعين من التشريع خارج عن وظيفة الإمامة على الولايات والإمارات. وهذا إما أحکام منزلة بالقرآن والسنّة يخضع لها الحاکم، وتقيیم من حکمه حکماً مشروطاً وموسداً بها تعارف الیوم على تسمیته بمبدأ سیادة القانون، أي خضوع الحاکم للقانون. وإما أحکام (من الدرجة الثانية) ترد مما يتکشف من حکم الشرع بطريق الاجتہاد من يعترف لهم بالعلم والفقه، ومن ثم فهو نوع من أنواع المارسة العلمیة التي تحری بغير تدبیر من الحاکم، أو هکذا يكون الافتراض بشأنها، كما نفترض في المجالس النيابیة أنها تتبّنى بالاتصال المباشر بالرأی العام بعيداً عن تدبیر الحاکم.

على أى حال ، فقد قصدت بضرب هذا المثل أن أوضح أنه لا حجية في مقارنة نظام جزئى بنظام جزئى ماثل له ، إنما ترد الحجية من معرفة الأداء الجزئى في النسق العام الذى يدور فيه . وإن مصدر الخلاف في تصور استقلالية الوظيفة التشريعية عن الوظيفة التنفيذية ، يتعلق بالفارق بين نظام وضعى يقوم على أساس توازن بين سلطات ، وبين نظام يقوم على شريعة وشرعية متزلة من السماء فيقوم فيه جهاز التشريع على نسق مختلف .

والمثل الثاني الذى أريد أن أشير إليه هنا، ويتعلق بالنظام الوضعي، يرد من تجربة نظام المجلسين في البرلمان المصرى وفقاً لدستور سنة ١٩٣٣ الذى استمر حتى سنة ١٩٥٣ . لقد بني النظام البرلماني على أساس مجلسين: مجلس نواب ينتخب كل أعضائه، وهو من يسقط الحكومة ويسائلها. مجلس شيوخ ينتخب ثلاثة أخماسه، ويعين خمساً وهو يساهم في إصدار القوانين، ولكنه لا يسائل الحكومة ولا يسقطها، ويجرى انتخاب شطره المنتخب من فئات محددة تتسمى للشريحة العليا في المجتمع . وكان المقدر أن مجلس النواب هو المجلس الأكثر جذرية «ثورية»، وأن الصراعات

السياسية فيه ستكون أكثر احتداماً، وأنه دائمًا سيكون «سيداً» على الحكومة لأن له مساعلتها وهو قادر على إسقاطها. وقيل وقتها إن مجلس الشيوخ سيكون «ملطفاً» لمجلس النواب، ومهدتاً من شدتها.

ولكن العكس هو ما أُسفر عنه الإعمال الواقعي للأجهزة المختلفة. ولم تعمل آلة النظام وفقاً للتصميم النظري الذي قدر لها. وأآل النظام في التطبيق إلى أن مجلس النواب لم يسقط الوزارة قط، بل على العكس، كانت الوزارة هي التي تحله وتسقطه وتجرى انتخابات جديدة ذات نتائج تتجانس مع اتجاه الوزارة. لذلك، كان مجلس النواب هادئاً في الغالب الأعم من السنين، وكان غير مكفول له البقاء المدة الدستورية المنصوص عليها، وهي خمس سنوات. وعلى العكس أيضاً، كان مجلس الشيوخ، وهو مجلس غير قابل للحل لأنه ليس من سلطته إسقاط الوزارات. كان مجلساً تعاملت فيه المعارضة وانكفل وجودها به على الدوام. وكان هو المجلس الذي انبعثت منه تيارات المعارضة السياسية على مدى سبعة دستور سنة ١٩٢٣. بل هو المجلس الذي قدم فيه أول مشروع للإصلاح الزراعي، برغم أنه مجلس يمثل الأعيان ووجوه المجتمع.

أقصد من إيراد هذين المثلين أن يكون لنا القدرة، وتحن نتحدث عن «التعديدية السياسية»، على أن ننظر دائمًا في «الأداء الفعلى» لأى جهاز أو عضو، وذلك في إطار الحركة العامة لآلية الحكم والمجتمع، وفي إطار العلاقات الملموسة بين القوى الاجتماعية المختلفة.

\* \* \*

(٤)

عندما نتكلّم عن الانتقال من الصيغ التقليدية إلى الصيغ الحديثة، سواء بالنسبة للتعديدية السياسية أو لغيرها، فإنه يتّبع علينا أن ننظر إلى هذا الأمر في إطار حركات «الإصلاح» التي جرت، أو حركات التغيير بعامة، سواء أسمى إصلاحاً أم لا.

وإن تاريخنا المعاصر يبدأ بحركتين للإصلاح، كانتا متضاربتين، ولم يكتب لهما كلّيهما النجاح، وكان لهما أثر عميق فيهما عرّفنا من بعد من نظم.

أولى هاتين الحركتين، كانت حركة التجديد الفكري والفقهي التي استفاحت بابن عبد الوهاب في نجد في القرن الثامن عشر، ثم نجد الشوكاني في اليمن، والألوسي في العراق، والستوسي في ليبيا، ومحمد أحمد في السودان. كانت هذه الدعوات التجددية تمثل ظاهرة عامة من منتصف القرن الثامن عشر إلى ما بعد منتصف القرن التاسع عشر.

وبرغم ما بين كل من هذه الحركات وغيرها من خلافات ، فقد اتفقت كلها في كونها حركات تجديد تدعى لنذر التقليد وفتح باب الاجتهداد .

ونحن إذا نظرنا إلى مناطق قيام هذه الحركات ، وجدناها تظهر في الهند وال العراق شرقا ، وفي نجد والخجاز واليمن والسودان جنوبا ، وفي المغرب والجزائر وليبيا غربا . فهي حركة عامة ، ولكنها تتفادى منطقة القلب من الأمة الإسلامية ، بحسبان أن منطقة القلب من هذه الأمة كانت تتمركز في مجال الهيمنة المركزية للدولة العثمانية في ذلك الوقت ، وهي المنطقة الممتدة على المحور من تركيا إلى الشام إلى مصر .

وثانية هاتين الحركتين ، كانت حركة الإصلاح المؤسسى التى قامت مع نهايات القرن الثامن عشر وببدايات القرن التاسع عشر ، على امتداد محور السلطة المركزية للدولة العثمانية بين إسطنبول والقاهرة . وهي حركة استفتحت بسعى السلطان سليم الثالث لإعادة بناء الجيش العثماني على الطراز الحديث ، بغية التمكّن من مواجهة الأخطار الفعلية المقلقة ، سواء من روسيا القيصرية ، أو من الإنجليز بأسطولهم في البحر المتوسط ، أو من سائر الدول الأوروبية الكبرى . وبعد سليم ، أتت حركة محمود الثاني في إسطنبول و محمد على في القاهرة . جرى كل ذلك بمناسبة وقائع الغزو الأوروبي لأرض المسلمين وخاصة وللشرق كله بعامة .

ولا وجه للإطالة في تفصيل هذه النقطة ، مما هو مشهور ومعروف في وقائع القرنين الماضيين ، إنما ما أود الإشارة إليه ، أن الإصلاح هنا بدأ بإصلاح الجيش ، وبدأ أول ما بدأ إصلاحا في استخدام آلات القتال وإدخال الأدوات الحديثة ، واستدعاي ذلك إدخال وسائل التنظيم الحديث الملائم ، كما استدعاي الاستفادة من خبرة الخصم ، وإدخال أنماط جديدة من التعليم تتعلق بعلوم الصنائع وفنونها ، وهذا يتضمن تمويلاً يستنلزم إصلاحا اقتصاديا . وكل ذلك مهام يقوم على تحقيقها رجال دولة ومديرو أعمال ومنفذو سياسات ، وهم بحكم نوع أعمالهم وخبراتهم ذوو حس عملٍ مباشر لا يراعون فيه كثيراً الجوانب النظرية والفكيرية .

جماع هذه الأوضاع ألجأ الدول إلى توصل الإصلاح بإنشاء ما يمكن تسميته «المؤسسات البديلة» . فلم يتمموا بأن يتبنوا حركة تجديد شامل للجماعة ، ولا بأن يظهر الجديد انباتاً من القديم ، إنما أبقوا القديم على حاله ، وأنشئوا بجواره مؤسسات حديثة ب الرجال آخرين وفكرة آخر . جرى هذا في الجيش ، وفي التعليم ، ثم في مؤسسات الدولة .

أشير إلى هذه الظاهرة لأهميتها في موضوعنا ، لأنها تكشف عن وجه «تعدد» في المؤسسات يشكل نوعاً من أنواع التعددية السياسية ، أو أنها أو جدت تعددًا في هيئات

اجتماعية أدت إلى آثار هامة في التطور السياسي، وأدت أيضاً إلى نمط من التعددية في مؤسسات الحكم من بعد.

ونحن نلاحظ أن الازدواج الذي حدث على النحو السابق، مردود في أهم أسبابه إلى تلك السرعة السريعة التي وجب بها ملاقة الأخطار الخارجية الحالة والوشيكه . وفي الوقت ذاته ، أحد النفوذ الأوروبي يتسلب إلينا في الكثير من مجالات النشاط الاجتماعية والسياسية والاقتصادية . وهذا النفوذ وجد في ظاهرة الازدواج ظرفاً مواتياً ورءوس جسور للنظم والمؤسسات الراوفة . وسرعان ما احتلت هذه المؤسسات الحديثة تلك المجالات ، وصرفتها عن هدفها الأول الخادم لحركة مقاومة المخاطر الأجنبية ، ووجهتها وجهة التابعية والتثبيت للنفوذ الغربي . وينتشر ذلك جلياً ، إذا قارنا بين مدارس محمد على الحديثة التي كانت تتجه إلى تغذية الجيش المحارب ، وبين مدارس الخديو توفيق التي اتجهت إلى نقل الآداب الغربية ونظم الغرب وفلسفاته .

ونحن نلاحظ أيضاً أن حركة الإصلاح المؤسسى على أيدي محمود الثاني ومحمد على ، لم تفتقد فقط دعم حركة الإصلاح الفكري ، ولكنها أيضاً خاصمت حركة الإصلاح الفكري وتقاتلت معها وعملت على تصفيفتها . ووقائع حرب محمد على ضد الوهابيين – بـإيعاز من السلطان العثماني – معروفة ومذكورة . لذلك ، كان من نتائج هذه الفترة نوع من الانقسام بين حركتي الإصلاح المؤسسى والفكري ، فنوع من الازدواج بين الأبنية التقليدية نظماً وفكراً وبين الأبنية الحديثة نظماً وفكراً؛ فصار القديم أبتر مقطوعاً لم يفض إلى جديد من نوعه ومن مادته ومامته ، وصار الجديد أجنبياً لقيطاً وفداً من نسق عقدي آخر ، ومن أوضاع اجتماعية وتاريخية مختلفة .

\* \* \*

(٣)

لذلك ، فنحن لا نجانب الحقيقة عندما نقول إن نمو مجتمعاتنا عبر هذين القرنين الأخيرين كان نمواً معيناً . وأنا لم أعد على بینة من صواب استخدامنا للفظ «النحو» أو «التطور» على كل الوجوه المختلفة لمسيرتنا عبر هذين القرنين . إن النمو يعني حركة لما هو أكمل ، والتطور يعني حركة لما هو أصلح وأنفع ، وهذا يصدق في بعض وجوه مسيرتنا دون البعض ، بمعنى أنه ليس من الصواب – في ظني – أن نفترض الأصلح والأفع والأكمل في كل ما آلت إليه أمسورنا في الجوانب المختلفة لمسيرتنا . ولكن أكثر حياداً وأكثر علمية في استخدام الألفاظ ، فنعرف بأن هناك «حركة» و«تغيراً» ، ثم ننظر في وجوه النفع والصلاح في كل من ألوان الحركة والتغير في كل جوانب الحياة ، ونقيس

كل إصلاح ومداه بمعيار يستخرج من تقديرنا لصالح الجماعة، وهو في ظني بمدى الاستجابة للتحديات التاريخية المطروحة على المجتمع في كل مرحلة من مراحل تاريخنا. ونستطيع أن نقول إنه التحدى الرئيس الذي واجهته الأطعمة المخابطة (أو المخاطر الخارجية)، وكيفية النهوض بها للاقتراب من المثل التي تقوم بها الجماعة وتنماها.

بهذا المعيار، يمكن أن ننظر في الصيغ التقليدية والصيغ الحديثة «للتعديدية السياسية». فالصواب والنفع لم يكونا قريين ولا زمرين لأى من هذين النوعين، إنما كانت العبرة دائمًا بالتوظيف في وجوه صلاح الجماعة، وبمدى كفاءة الصيغة المستخدمة في هذا التوظيف. وليس صحيحاً في ظني - أن الواحدية السياسية كانت قرينة النظام التقليدي، ولا أن التعديدية استحدثت لديهم من التغيرات التي لحقت بهم في القرنين الأخيرين .

في هذا المجال، نشير إلى مقتطفين: أولهما، ذكره الأستاذ المؤرخ د. أحمد عزت عبد الكرييم في كتاب: «دراسات تاريخية في النهضة العربية الحديثة». قال: إن التنظيم الحكومي الديواني الذي شيده محمد على، والنظام الإداري الدقيق الذي أقيم، كسب منها المصريون كثيراً، ولكنهم فقدوا مقابل ذلك شيئاً ثميناً، هو تكتلهم في طوائف وهيئات لها كيانها، «هو هذا القدر من الحرية والحكم الذاتي الذي كانوا يتمتعون به في تدبير أمورهم وتنسيق علاقتهم بالحاكم». وذكر أنه بفضل هذه الحرية والتكتل، صمد المصريون لألوان من العسف والإهانة كانوا يعانون منها قديماً. ثم قال: إنه لو قامت النظم الجديدة على رعاية التكتلات الطائفية، وذلك القدر من الحرية والحكم الذاتي الذي كانت الطوائف تتمتع به، ولو أفسح التنظيم الجديد لهذه الطوائف والهيئات، «لكان من ذلك أساس طيب تبني عليه الدولة نظام الحكم الذاتي والحياة النيابية والشورية، بحيث لا يكون مستمدًا من الغرب ونظمها، وإنما يجيء نابعاً من كيان الشعب وتطوره التاريخي، على نحو ما عرفته النظم الأوروبية في تطورها».

وللأستاذ هولت P.M.HOLT، ملاحظة مشابهة ذكرها في كتابه «مصر والهلال الخصيب ١٥١٦-١٩٢٢»، وقال: إن بعض السياسة العثمانيين كانوا يرثون الإصلاح بصدق، وإنهم بذلوا قصاراً لهم ليحقّقوا ما رغبوا فيه من ضروب الإصلاح، ولكن الروح التي أشربها التطورات الجديدة غلبت عليها الصبغة الاستبدادية والمركزية. ثم أشار إلى ما يُعرف في التاريخ العثماني باسم «التنظيميات»، وهي المرحلة التي تعارف كل المؤرخين على اعتبارها مرحلة الإصلاحات، والأخذ بأساليب الحضارة الأوروبية في النظم والقوانين وبناء المؤسسات، وذلك من سنة ١٨٢٦ حتى سنة ١٨٧٦. وأشار هولت إلى هذه المرحلة، قائلاً: إن هذه التغيرات جعلت السلطان أكثر انطلاقاً في

سلطته مما كان عليه سلاطين آل عثمان في ذروة نظام الإمبراطورية العثمانية التقليدي. وشرح ذلك بقوله: إن إبادة الإنكشارية يرمي إلى الإطاحة بمراكز القوى التي كانت تحد من الاستبداد، كما أن إضعاف طائفة «العلماء» ترتب عليه إلغاء القيود والضوابط التي كانت مفروضة على سلطان الحاكم من الشريعة الإسلامية. وفي هذه الظروف، فإن الوسائل العسكرية والإدارية الأوروبية قد أمدت الحاكم بأسلحة جديدة يعزز بها سلطانه.

ويمكنا أن نذكر أن بعضًا من هذه النظم المستحدثة، التي أشار إليها كل من د. عزت وهولت، إنما كان القصد منها إصلاح أحوال المجتمع والحكم من ناحية تقيد السلطة المطلقة؛ فكانت التيجة - كما يستخلصها الاثنان - أن السلطة قد انطلقت من عقلاها. وهذا يكشف أمامنا كيف يمكن أن يؤدي استيراد نمط تنظيمي أو فكري من بيئه مختلفة إلى عكس النتائج المرجوة منه، وإلى عكس ما كان مقصوداً أصلاً من الاستيراد.

وأرجو أن يكون واضحاً من سياق ما أشير إليه، أن ما جرى في بدايات وأواسط القرن التاسع عشر كان - باسم «الإصلاح الأخذ من الغرب» - يفضي إلى إيهام «التعددية» بالمعنى التقليدي في المجتمع، وأن الإصلاح بهذا المعنى أفاد انطلاق سلطة الحاكم التقليدي من عقلاها، سواء كان العقال اجتماعياً كالطوائف والهيئات، أو شريعياً كأحكام الشريعة الإسلامية.

إن الهيكل الاجتماعي التقليدي كان يعرف عديداً من المؤسسات المتجانسة والمتراكمة، في ظل أنساق فكرية عقدية وتنظيم قانوني يربط بين العقائد السائدة والأبنية التنظيمية ونظم تبادل الحقوق والواجبات والقيم الحاكمة للسلوك. وكانت الوحدات الاجتماعية القائمة ذات وظائف متبادلة، وذات علاقات يمكن أن تقوم على توازن ليحد كل منها من طغيان الأخرى. من هذه الوحدات الاجتماعية: الأسرة الممتدة أو العشيرة والقبيلة حيثما وجدت، والقرية والحارة وأهل الحى، والنقابات الحرفة والطوائف المهنية، وهيئات العلماء بما تشمل من قضاة ومفتي، والجامع كوحدة للتدريس والدعوة، والطرق الصوفية، وأرباب الوظائف في الدواوين ورجال الجيش، وغير ذلك من وحدات متدرجة بين العموم والخصوص أو الصعود والهبوط. وهي كالدواوير المتداخلة، لأنها وحدات تتشكل وفقاً لتصنيفات تجري بمعايير شتى، وتقوم على أساس وحدات قرابة وجغرافية ومهنية ودينية ومذهبية.

والحاصل أن النظم الوافدة، ومنها التنظيمات المؤسسية والقانونية، ساهمت في

تفكيك هذه الأواصر، ونشرت الناس أفراداً، وضررت ما يمكن أن نسميه «بالجامعية»، وعملت على إذابة شعور كل من هذه الجماعات بذاتها وشعور الفرد بارتباطه بها وانتهائه لها. وجرى ذلك تحت عدد من الشعارات، منها «الحداثة»، و«الترشيد»، و«الديمقراطية». وكل هذه الشعارات ذات مدلولات صحيحة من حيث إنها تشكل غایات يحسن للمجتمع أن يتغيّرها، ولكنها بترت من سياقها ووضعت في سياق آخر لم تمثل مكوناته التنظيمية، ولم تتفاعل معها تفاعلاً يقيمها على أساس واقعي في هذه البيئة الجديدة.

هذه التعددية التي نراها في المؤسسات والتكتونيات الاجتماعية التقليدية، كان من شأنها لو أصلحت أن تقوم بوظائف شتى كهيئات وكيانات جامعية متسللة ومتردجة، تحوطها أنساق من القيم الأخلاقية والقواعد القانونية والأعراف، وتتوانز بعضها مع بعض. وكان من شأن صلاحها أن تحد من إطلاق السلطة المركزية وتوازنها، كما كان من شأن فاعليتها أن تشارك هذه السلطة المركزية في العباء الضخم الذي تحمله وتنوء به.

ويمكن أن نقارن هنا قدرة المصريين على التحرك للمقاومة في أيام الحملة الفرنسية (١٧٩٨ - ١٨٠٢)، وفي عام ١٨٠٥ عندما ساهموا في تولية محمد على السلطة، وفي عام ١٨٠٧ عندما خرجن يقاومون الغزو البريطاني في معركة رشيد، نقارن بذلك الوهن الذي تحركوا به يقاومون الاحتلال الإنجليزي في عام ١٨٨٢، إذ استسلم المجتمع برمته مع هزيمة الجيش في معركة التل الكبير، برغم أن المجتمع في هذا التاريخ الأخير عرف جيشاً مصرياً (أيا كان وضعه، فقد كان أكثر تطوراً مما كان جيش المماليك)، وعرف مجلساً نيابياً ذا سلطات رقابية على الحاكم، وعرف صحفة متعددة منتشرة في القاهرة والإسكندرية، وعرف «الحزب الوطني القديم».

\* \* \*

(٤)

تنقلنا هذه النقطة إلى نقطة أخرى، تتعلق بمدى الصالح الأجنبي في موضوع «التجددية السياسية»، أو «الواحدية السياسية». ذلك، أن ضياع التجددية التقليدية كان يتم لصالح ما يمكن أن نسميه «الواحدية التقليدية»؛ فهي قد خسرت لحساب سلطة الحاكم الفرد، سواء كان ذلك الحاكم هو السلطان محمود الثاني، أو السلطان عبد العزيز في إسطنبول، أو كان هو محمد على أو الخديو إسماعيل في مصر.

ولذلك، فإننا مع الربع الأخير للقرن التاسع عشر، بدأنا نشاهد نوعاً من التجدد

يفيد «الصالح الأجنبي». ويمكن أن نذكر في هذا الشأن تجربة إنشاء أول مجلس للوزراء في مصر. وفي ظني أنه يمثل نوعاً من أنواع التعددية السياسية، إذ يفيد إنشاء هيئة تتكون من عدد من الأشخاص تملك إصدار قرارات الحكم ومشاركة الخديو في سلطانه، ومن ثم فهي بصورةها النظرية تفيد إنشاء هيئة مقيدة لسلطة الحاكم، إن وجد بجوارها مجلس نوابي ولو كان مجلساً استشارياً.

وإنشاء مجلس الوزراء تم في سنة ١٨٧٨، ولكن قصة ظهوره تعود إلى خمسة عشر عاماً سبقت، عندما تولى الخديو إسماعيل الولاية في سنة ١٨٦٣، وأرخي له الماليون الأوروبيون حبال الإقراض، ثم شدوا بها وثاقه، وأآل الأمر إلى ما اشتهر باسم الأزمة المالية، وعجز الحكومة عن أداء ديونها. ثم كان إنشاء صندوق الدين في سنة ١٨٧٦ بدءاً للوصاية الأجنبية على مالية مصر، إذ أدارته هيئة رسمية أوروبية تتولى تسلم الإيرادات العامة المخصصة للديون، ومنها إيرادات عدد من المحافظات والجهاز. ثم تشكل مجلس أعلى للهالية من عشرة أعضاء، نصفهم أجانب لمراقبة دخل الحكومة وصرفها. ثم شكلت الرقابة الثانية الإنجليزية الفرنسية، لمراقبة الإيراد والمصرف. ثم شكلت لجان مختلطة لإدارة بعض المرافق. ثم أتت الخطوة الخامسة بإنشاء أول مجلس وزراء في مصر في ٢٨ من أغسطس سنة ١٨٧٨ وفيه فرنسي وزيراً للأشغال وإنجليزي وزيراً للهالية. فكان هذا التكثير من الهيئات الإدارية، ثم إنشاء مجلس للوزراء من بين بعده هيئات الحكم في سياق يفيد «الصالح الأجنبي» في الأساس.

على أنه يتبع ملاحظة أنه وجدت في ذلك الوقت نفسه حركة مطالبة بإنشاء مجلس نوابي تأسّل أمامه الحكومة، وهي حركة مصرية وطنية تستهدف من إنشاء المجلس النبأى مراقبة مالية الحكومة «للصالح المصري الوطني»، وتقاوم السعي الأجنبي للنفوذ إلى السلطة المصرية. وجرت حركات المقاومة للنفوذ الحاكم الفرد في مجلس شورى النواب، ثم أعد ما سمي باللائحة الوطنية التي تطالب بتشكيل دستوري. وشكل الحزب الوطني، وجرت وقفة عابدين في ٩ من سبتمبر سنة ١٨٨١ التي طالب فيها زعيم الثورة العربية بزيادة حجم الجيش، وتشكيل وزارة وطنية، وإنشاء مجلس نوابي.

لذلك، فنحن نجد طريقين للتعددية السياسية في نهايات القرن التاسع عشر: طريق نفى «الواحدية التقليدية» للصالح الأجنبي، وطريق تشكيل مؤسسات سياسية حديثة تقيد سلطة الحاكم الفرد للصالح الوطني. وصار التوظيف السياسي والاجتماعي هو ما عليه المعمول في بيان أثر كل من هذين الأسلوبين. ولما استقر الاحتلال البريطاني لمصر بعد عام ١٨٨٢، كان وجود المحتلين وجوداً فعلياً لا شرعياً. وكانت هيمنتهم على السلطة أساسها الوجود العسكري الفعلى. ولم تكن الظروف الداخلية والدولية

تمكنهم من تحويل هذا الوجود إلى وجود شرعى بإعلان ضم مصر «للممتلكات البريطانية»، لذلك بقيت صيغة التعديلية متبعة في أساسها العام لإيجاد المنافذ للسلطة الفعلية البريطانية للنفوذ إلى مراكز إصدار القرار في الأجهزة المصرية، وإن كانت هذه التعديلية محدودة في إطار ما تتوظف فيه من خدمة وجود سياسي أجنبى ليس له مكنته الاتصاف بالشرعية في حكم البلاد. وأوجد هذا الوضع تعددًا، أو بالأصح ثنائية سياسية بين ما عرف باسم السلطة الشرعية والسلطة الفعلية، وهى ثنائية أمكن من خلاها للنشاط المصرى الشعبي أن يجد متنفسا له في الظهور والعمل.

ليس القصد تتبع حركة التاريخ المصرى في ذلك ، ولكنها إشارات عاجلة لبيان التوجهات العامة في هذه المسألة ، موضوع الورقة ، وهى «التعديلية السياسية». والحادى ، أنه قامت ثورة سنة ١٩١٩ ، وأسفرت عن وثيقتين أساسيتين متصلتين الأثر والإعمال ، وهما : تصريح ٢٨ من فبراير سنة ١٩٢٢ ، الذى اعترفت فيه بريطانيا لمصر بالاستقلال السياسى ، مع تحفظات ترد على الاستقلال ويتضمنها الاعتراف ، وهى تتعلق بتأمين المصالح والمواصلات الإمبراطورية ومصالح الأجانب والسودان . والوثيقة الثانية هي دستور عام ١٩٢٣ ، الذى أقام نظاما برلمانيا حديثا يقييد سلطات الملك وينشأ به برلمان من مجلسين ، أحدهما بالانتخاب كله ، وهو مجلس النواب ، وثانيهما مختلط ثلاثة أخواصه بالانتخاب وخمساه بالتعيين . والوزارة تتشكل وفقا لساند الأغلبية لها بمجلس النواب ، وهى مسئولة أمام المجلس ، وتسقط بسحبه الثقة عنها .

والمهم من ذلك كله ، أن تصريح ٢٨ من فبراير أدى إلى نتيجة باللغة الأهمية ، وهى أن الصراع الوطنى قد صار – في أهم جوانبه – صراعا داخليا بين الأحزاب المختلفة ، وأهمها في ذلك الوقت حزب الوفد وحزب الأحرار الدستوريين وما أنشأه الملك من أحزاب على مدى السنين التالية . وخلال الفترة التالية لتصريح ٢٨ من فبراير ، كانت المسألة الديمقراطية لصيقة بالمسألة الوطنية ، وكانت مسألة من من هذه الأحزاب والقوى يمسك بالسلطة ويتوقف عليها طريقة إعمال تصريح ٢٨ من فبراير؟ وهل يرجح في التطبيق ما حواه التصريح من إعلان للاستقلال؟ أم يرجح ما تضمنه من تحفظات على هذا الاستقلال؟ وهذا هو المعنى الذى أشرت به إلى «التعديلية كنظام سياسى» في تلك الفترة المتقدمة حتى سنة ١٩٥٢.

على أن الملاحظ في هذه الفترة ، أن صيغة التعديلية كانت قائمة في أعلى السلطة ، وفي النطاق المركب لها الممثل في الأحزاب والسلطات الدستورية الثلاث . أما المستويات التحتية التي تلى قمة السلطة ، فقد كانت مركزية الدولة وواحديتها كمؤسسة مركزية واحدة ، كانت هذه الوحدية المركزية تزداد هيمنة وانفرادا ، وكانت الوحدات

الاجتماعية التقليدية تزداد ضعفاً والتحافاً بالدولة وتبعية لها. نلحظ ذلك في القرية وفي الأسر الممتدة وفي مؤسسة الأزهر والطرق الصوفية. كما كانت الهجرة للمدن مما أضعف كثيراً من تلك المؤسسات التقليدية. وإذا كانت مؤسسات حديثة ظهرت في الوقت نفسه، كالنقابات المهنية والعمالية، فيمكن القول بأنه فيما عدا مؤسسات المهنيين (كونفابة المحامين مثلاً) كانت سائر المؤسسات الأخرى متعدة في ظهورها وعمومها، (ومن ذلك نقابات العمال والجمعيات التعاونية ومؤسسات الحكم والإدارة المحلية).

وأرجو ملاحظة أنه مع هذا الضمور للمؤسسات الاجتماعية في مواجهة سلطة الدولة المركزية، فقد كان السندي الأساسي لقيام التعددية السياسية في مستويات القمة من المجتمع والدولة (الأحزاب والسلطات) هو تعدد القوى السياسية الحاكمة والمتنازعة لسلطة الدولة، وهي الملك والإنجليز والقوى السياسية المعبرة عن رغبة الشعب في إجلاء الإنجليز (الحركة الوطنية). إنما لم يكن التعدد - فيما يبدوا لي - يجذب أساساً له من قواعد المجتمع ومؤسساته.

وهذه الملاحظة تفضي بنا إلى إدراك ما حدث من بعد. فإنه لما قامت ثورة ٢٣ من يولية، تبنت وجهة سياسية تتعلق بالعمل على إجلاء الإنجليز، وبيانه التعددية السياسية في قمة السلطة المركزية، سواء كانت هذه التعددية تظهر في تعدد الأحزاب أو في وجود مؤسسات متميزة للتنفيذ والتشريع - فاللغت الأحزاب، ودمجت سلطات الدولة على تفصيل لا يتسع المجال لبيانه. وفي الوقت نفسه، أمكنها إجلاء المحتل الأجنبي وتخليص الإرادة المصرية من الهيمنة الأجنبية عليها في التقرير والتخاذل السياسات.

وإجلاء المحتل الأجنبي، وإلغاء النظام الملكي، لم يعد ثمة شريك أو منازع للقوى السياسية المسيطرة على الدولة، فانفردت قوة الثورة الوطنية بالحكم، وانتهت المشروع الوطني للتعددية الخزبية، حسبما ظهرت ووظفت منذ تصريح ٢٨ من فبراير سنة ١٩٢٢. وكان هذا الانفراد المؤسسى مع انتهاء المسوغ السياسي، مما مكن لبناء نظام ثورة ٢٣ من يولية على الصورة الواحدية الانفرادية التي قامت ولا صفت نظامها حتى النهاية. ولم تكن ثمة مؤسسات اجتماعية قوية ومكينة تستطيع في ذلك أن تحد من هذه السيطرة المركزية الواحدية المنفردة.

وحسبياً سلفت الإشارة، كانت التكوينات والوحدات الاجتماعية التقليدية تتحطم عبر القرن التاسع عشر وما تلاه من أعوام القرن العشرين. وكانت حركة إنشاء تكوينات حديثة قد بدأت على النمط الغربي، ولكنها كانت ضعيفة مقطوعة الجذور.

لقد صفت مثلاً نقابات الحرفيين والطوائف القديمة، وبدأت حركة نقابية عمالية حديثة، على غير اتصال بسابقتها ولا ارتباط بها. وخدمت حركة الطرق الصوفية التي قامت بجهود واضحة في ثورات بدايات القرن التاسع عشر، خدمت في خواتيم ذلك القرن، وضمرت وظائفها، ووهنت قدرتها على التجميع. وبدأت حركة الأحزاب على قطيعة مع التكوينات الاجتماعية السابقة. وقطعت التقسيمات الإدارية الحديثة الكثير من الوحدات الجغرافية السابقة، ودمر التخطيط الجديد للحاضر الكثير من الوحدات المحلية القديمة ..... وهكذا.

وقد انفق أن قام نظام ٢٣ من يولية في ظرف تاريخي يعاني فيه المجتمع من اضمحلال القديم ووهن الحديث، ومن تبعثر الناس أشلاء بين قديم مضروب وحديث لقيط لا يتصل بمحمل القيم والأعراف وعادات العمل والسلوك والأفكار السائدة بين الناس؛ فتبعثرت الاتهامات الجمعية بين تكوينات سابقة يشدد عليها النكير، وبين تكوينات حديثة لم تحظ بالحد المطلوب من الاعتراف بها كربط جمعى وعروة وثقى.

ومن ذلك، يبين أن التعددية السياسية لا تجد سنادها فقط في مسألة سياسية تنقسم القوى حولها، ولكن سنادها الآخر المكين يتأنى من شیوع التعدد في المؤسسات الاجتماعية، بالمعنى الواسع الشامل للمؤسسات الاجتماعية التي تتبنى أساساً متعددة ومتداخلة وترتبط بالتكوين الفكرى والسلوكى السائد في المجتمع، والقادر على تحقيق وحدة انتهاء متماسك بين الأفراد داخل كل جماعة. والضامن لذلك أن تبني الصياغات التعددية الحديثة على ترابط مع الصياغات التقليدية، وليس على حسابها، وليس على أنقاذهما.

هذه هي الملاحظات التي عنت لى حول موضوع الندوة، وهي كلها خلاصة، فلم أستطع إعادة تلخيصها من جديد في آخر الورقة.

والحمد لله رب العالمين ، ، ،

## الأوضاع الثقافية للحوار

كثر الحديث عن الحوار. والحوار أمر قائم في كل وقت، يمارسه الجميع بعضهم مع بعض، أفراداً وجماعات في الشؤون العامة والخاصة كلها. ولكن المعنى هنا هو ما أسمى بـ «الحوار القومي»، ويقصد به الجدال بين قوى المجتمع حول أوضاع الجماعة السياسية. وهذا الحوار القومي قائم دائمًا بين تلك القوى. إذا ثار الحديث عن فكرة الحوار، فالمقصود بذلك أن تتحول الممارسة العشوائية للحوار إلى ممارسة منظمة وواعية. المقصود هو الكشف عن أسس وضوابط هذه الممارسة، ولا تكشف أمور كهذه إلا بإدراك ما هو مشترك بين المخاطبين، مما يتتفقون عليه وما يختلفون فيه، أي بيان أوضاع «المشروع الوطني» للجماعة السياسية.

سؤالان ييدوان لي أهم ما ينبغي أن يثور، ليلازما الجدال الدائر. والإجابة عليهما تبدوا في الغاية المرجوة لأى نقاش أو بحث أو محاولة. والإجابة الصحيحة عليهما، هي مقياس النجاح والفشل في هذا المسعي الجماعي. السؤال الأول، هو: «كيف نقيم التوازن في أمتنا؟». والسؤال الثاني، هو: «كيف نصوغ التيار السياسي السائد؟».

ومن البديهي أن هذه الورقة لا تجيب عن هذين السؤالين، ولا يمكن لفرد واحد أن يفعل ذلك، بله أن يصدر ذلك عنه في ورقة واحدة. بل لعل أهم ما أبغى من هذه الورقة أن تنقله إلى القارئ، هو القول بأن الجواب على مثل هذه الأسئلة لا يكون إلا جواباً جماعياً، أي مما تسفر عنه أوضاع النقاش والحوار، وما يتقبله محمل الرأي العام ويلتقط عليه.

وحسبي هنا أن أوضح هذه النقطة، وحسبي في إيضاحها أن أسمهم في نقل البصر، من النظر الجزئي المحدد، إلى النظر الكلي الشامل. حسبي أن أشير على من ألفوا النظر لمجتمعهم من ثقوب الأبواب، ومن ضيق الأوضاع الخاصة، أشير عليهم بما يتعين

(\*) نشرت كمقدمة للعدد الثالث من تقرير «الأمة في عام»، الذي صدر بالقاهرة في عام ١٩٩٤، عن العام المجري (١٤١٣ - ١٩٩٢)، عن مركز الدراسات الحضارية.

عليهم أحياناً، أو يتعين عليهم كثيراً، أن ينظروا إلى جماعتهم من عل ليروا مكوناتها كلها، وليسوا في قيادة السفينة، وهم على إدراك بحجمها الكلى، أماماً وخلفاً، ويمنة ويسرة، وعمقاً وعلواً، فالرمز هنا لا يتعلّق بممارسة الحوار، ولكنه يدور حول الأوضاع الثقافية له، أي حول المنظور الذي يتعين أن يسود.

وعندما نفكّر في كيف نقيم التوازن في جماعتنا، علينا أن نعرف أنه ليس المقصود من التوازن الجمود، إنما المقصود به الثبات، أي ثبات الحركة نحو ما تترافق عليه الجماعة من أهداف، والتوازن، كالسابع على الماء، وهو دائمًا يتحرك ليلاً ووضع جسمه مع حركة الأمواج المتعدلة القوى، والتغييرات الاتجاهات، وليقوى على ذلك في سعيه نحو هدفه. هناك ما يمكن أن نسميه «التوازن الصفرى»، أي الموازنة بين أمرين تكون نتيجتها دائمًا هي اللاشيء. ونحن إذا وضعنا عددين متساوين، فيمكن أن نجعلهما الضعف إذا وضعنا بينهما علامة الجمع، ويمكن أن نجعلهما صفرًا إذا وضعنا بينهما علامة الطرح. والتوازن الصفرى هو التوازن الذي يأتي من طرح القوى بعضها من بعض.

هذه القاعدة الحسابية البسيطة تسرى في الأوضاع السياسية، فإن كل طرف من أطراف أي عملية سياسية يجتهد في أن يضع خصوصه في حالة توازن صفرى، ليأمن على نفسه من خصوصتهم، وليقوى بتشتيتهم، ولا يضعف بتجتمعهم عليه. وهو على العكس مما يتعلّق بأمر نفسه، يمهد لأن يتجمّع لا أن يطرح قواه بعضها من بعض. والتوازن المطلوب في هذه الحالة هو التوازن الذي يستبقى تجمّع قوى الجماعة لصالح تحقيقها لأهدافها. والمهم، هو كيفية المحافظة على هذا التوازن التجميعي في سياق ظروف متغيرة، وأوضاع متّحركة. إنه يقتضى دائمًا مرونة كبيرة في صيغ التجمييع.

ومن جهة ثانية، فإننا عندما نتكلّم عن التيار السياسي الأساسي، وعن كيفية صياغته، لا نقصد بذلك الحديث عن تنظيم سياسي وحيد. وأنا أحمد الله سبحانه أنه لم أدع إلى ذلك قط. فإن التعدد والتنوع هما ساقا الحركة، وهما ما بها يقوم التوازن الحركى، ويجيئهما نواجه توازن الجمود. التيار السياسي الأساسي مقصود به الإطار الجامع لقوى الجماعة، الإطار الخاضن لهذه القوى، يجمعها، ويحافظ على تعددها وتنوعها في الوقت ذاته. هو ما يعبر عن القاسم المشترك لجماعات الأمة وطوائفها ومكوناتها السياسية الاجتماعية. والتيار السياسي الأساسي هو ما يعبر عن وحدة الجماعة من حيث الخطوط العامة للمكون الثقافي العام، ومن حيث درك المصالح العامة

لهذه الجماعة دون أن يخل ذلك بإمكانات التعدد والتنوع والخلاف داخل هذه الوحدة . وإن صياغة التيار السياسي الأساسي ، لا تنفي إمكانات الخلاف بين مكوناته ، واحتياطات الصراع بين هذه المكونات ، وصياغته صيغة حركية تضبط الخلاف والصراع من جانب ، وتتعديل وفقاً لحاصل هذه الخلافات والصراعات ، وهذا بعينه ما تجربى تسميته في السنوات الأخيرة باسم المشروع الوطنى .

ما المقصود بـ «المشروع الوطنى؟». إنه - في ظنـى - الخطوط العامة لما يترافقـى على إنجازه أهل جيل أو أهل مرحلة تاريخية معينة . هو بـ جـمـلـةـ الأـهـدـافـ التـىـ يـيدـوـ فيـ مرـحـلـةـ تـارـيـخـيـةـ أـنـهـاـ تـشـكـلـ أـهـمـ مـاـ يـتـعـيـنـ تـحـقـيقـهـ . هوـ إـجـمـالـ مـاـ يـتـرـاءـىـ لـأـهـلـ تـلـكـ الـرـحـلـةـ مـنـ مشـكـلـاتـ لـجـمـاعـتـهـمـ ، وـمـنـ وـجـوهـ لـخـلـهـاـ . إنـتـىـ أـذـكـرـ عـبـارـاتـ مـتـعـدـدـةـ لـأـنـىـ لـأـصـوـغـ تـعـرـيـفـاـ لـمـصـطـلـحـ ، إـنـتـىـ أـوـضـعـ مـاـ يـعـنـىـ عـنـدـيـ مـفـهـومـ مـعـيـنـ ، وـلـاـ يـهـمـنـىـ هـنـاـ أـنـ أـصـرـفـ جـهـدـىـ فـيـ تـدـقـيقـ فـيـ نـحـتـ تـعـرـيـفـ لـمـصـطـلـحـ . إـنـتـىـ الـمـهـمـ أـنـ نـشـيـرـ إـلـىـ مـاـ يـفـيـدـهـ مـعـنـىـ عـبـارـةـ مـعـيـةـ عـنـدـمـاـ يـجـرـىـ التـعـاـلـمـ بـهـاـ . وـهـذـاـ مـفـهـومـ بـهـذـاـ الـمـعـنـىـ الـمـسـتـفـادـ يـتـضـمـنـ إـطـارـاـ عـامـاـ وـقـدـرـاـ مـنـ التـعـدـ وـالـنـوـعـ دـاـخـلـ هـذـاـ إـطـارـ ، وـهـوـ يـقـبـلـ كـلـ تـعـدـ وـنـوـعـ مـاـ دـاـمـاـ لـيـسـ مـتـضـادـيـنـ . وـمـنـ ثـمـ ، وـجـبـ الـنـظـرـ إـلـىـ هـذـاـ «ـالـمـشـرـعـ الوـطـنـىـ»ـ بـحـسـبـانـهـ صـيـغـةـ حـافـظـةـ تـقـبـلـ الـاـخـتـلـافـ فـيـ دـاـخـلـهـاـ . وـهـوـ بـهـذـاـ الـوـضـعـ يـنـبـغـىـ أـنـ يـكـوـنـ صـيـغـةـ جـمـلـةـ ، وـالـإـجـمـالـ هـوـ مـاـ يـقـبـلـ التـعـدـ وـالـنـوـعـ وـالـتـعـدـيـلـ فـيـ دـاـخـلـهـ ، وـلـوـ قـامـ مـفـصـلـاـ لـأـمـتـنـعـ عـلـيـهـ أـىـ مـنـ ذـلـكـ وـلـاـ قـبـلـ اـحـتـضـانـ التـعـدـيـةـ بـدـاـخـلـهـ . وـمـعـنـىـ الـإـجـمـالـ هـنـاـ أـنـهـ يـشـيـرـ إـلـىـ الـأـهـدـافـ الـعـامـةـ وـالـتـوـجـهـاتـ الـأـسـاسـيـةـ ، وـأـنـهـ يـتـرـكـ لـاجـتـهـادـاتـ الـجـمـاعـاتـ الـفـرـعـيـةـ فـيـ الـجـمـعـمـعـ أـنـ تـطـرـحـ تـصـورـاتـهـ ، وـأـنـهـ بـذـلـكـ يـمـهـدـ لـرـسـمـ أـسـالـيـبـ الـجـدـالـ الدـائـبـ بـيـنـ هـذـهـ الـاجـتـهـادـاتـ .

وـ «ـالـمـشـرـعـ الوـطـنـىـ»ـ بـهـذـاـ التـصـورـ - كـمـ سـبـقـتـ الإـشـارـةـ - لـاـ يـؤـلـفـهـ فـرـدـ ، أوـ أـفـرـادـ مـحـدـدـونـ ، وـلـاـ تـؤـلـفـهـ جـمـاعـةـ مـعـيـةـ بـذـوـاتـ أـشـخـاصـهـاـ ، وـلـاـ يـؤـلـفـ بـقـرـارـ مـسـبـقـ . وـهـوـ لـيـسـ نـصـوصـ دـسـتـورـ يـوـضـعـ ، وـلـاـ أـحـكـامـ قـانـونـ يـصـاغـ ، وـلـيـسـ عـقـدـاـ يـحـرـرـ . وـعـنـدـمـاـ نـفـكـرـ هـكـذـاـ ، نـكـوـنـ قـدـ وـضـعـنـاـ أـقـدـامـنـاـ عـلـىـ أـوـلـ طـرـيـقـ الـخـطـاـ ، وـكـلـمـاـ اـمـتـدـ بـنـاـ الـخـطـاـ . إـنـتـىـ «ـالـمـشـرـعـ الوـطـنـىـ»ـ بـالـتـصـورـ السـابـقـ الإـشـارـةـ إـلـيـهـ يـسـتـخـلـصـ مـنـ وـاقـعـ الـحـرـكـةـ الـفـكـرـيـةـ السـيـاسـيـةـ وـالـاجـتـمـاعـيـةـ ، وـمـنـ خـلـالـ الـأـطـرـ الـثـقـافـيـةـ السـائـدـةـ . وـنـحـنـ لـاـ نـصـنـعـهـ ، وـلـكـنـ نـسـتـخـلـصـهـ . وـنـحـنـ لـاـ نـبـدـعـهـ ، وـلـكـنـنـ نـشـكـلـهـ مـنـ مـفـرـدـاتـ مـعـدـةـ سـلـفـاـ ، وـكـشـفـتـ عـنـ نـفـسـهـاـ فـيـ سـيـاقـ الـحـرـكـةـ السـيـاسـيـةـ وـالـاجـتـمـاعـيـةـ . وـهـوـ يـتـشـكـلـ مـنـ مـخـتـلـفـ مـاـ تـدـعـوـ إـلـيـهـ الـحـرـكـاتـ السـيـاسـيـةـ وـالـاجـتـمـاعـيـةـ وـالـثـقـافـيـةـ التـىـ تـظـهـرـ وـتـسـتـمـرـ وـتـبـثـ جـدـيـتـهـاـ فـيـ الـمـرـحـلـةـ

المعنية، بما تحظى به من حجم تأييد معتبر، وبما يثبت لها من وضع استقرار نسبي يفيد الجدية.

هذا «المشروع الوطني» لا تظهر عناصره ومفرداته متكاملة لأول وهلة، ولا تبدو منسجمة ومتجانسة على الدوام، وقد يبدو نوع من التعارض بين تلك العناصر والمفردات، وقد تتصارع جزئياته بعضها مع بعض، وقد تمسك كل جماعة سياسية بطرف من ذلك ضد الجماعة الأخرى فتبدو عناصر المشروع الواحد يضرب بعضها ببعض. ولذلك، فإن الحوار حول «المشروع الوطني» ذو أهمية تأتى من هذه الوجوه، لأن الحوار يمكن من فرز المفردات والمطالب السياسية والثقافية والاجتماعية، ويوضح ما يكون من ذلك إسهاماً في المشروع العام، وما لا يعتبر كذلك، ويوضح الأحجام النسبية لكل من هذه المفردات في تألفها وتجانسها.

ويهمنى أن أؤكد هنا أن الحوار في هذا الشأن ليس مجرد تبادل الحديث يقال في المجالس، أو يكتب في الصحف. إن الحركة ذاتها تشكل أداة تعبير في هذا الحوار، سواء صناديق الانتخاب أو المجالس التشريعية، أو النقابات أو الجمعيات، أو المنتديات الفكرية والاجتماعية، أو رواج الصحف، أو التجمعات والمسيرات... إلخ. والمفردات المعنية هنا لا يدعونا مفكرون فقط، ولكنها دعوات تقوم عليها حركات وجماعات مختلفة، أو تثبت جديتها وحجمها بقدر ما تلقى من صدى وتجارب بين قوى المجتمع الثقافية والسياسية والاجتماعية التي تظهر، ويكون لها وجه انتشار شعبي وجماعي ووجه استمرار زمني. وال الحوار بذلك كله ليس ندوة ولا مؤتمرا، وإن كان ذلك من أدواته، ولكنه حركة اجتماعية تتعدد أدواتها وطراائفها في الإفصاح. وبعضها يظهر كدعوة، وبعضها كبرامج حكومية، وبعضها كمطالب معارضة، وبعضها تتوجهات أحزاب وجمعيات. وهي تجتمع على مدى زمانى متطاول نسبيا. ومن جهة أخرى، فهو أمر ليس كالتصميمات الهندسية وخرائط المساحين ينفصل إعدادها عن تنفيذها، ويسبق الإعداد التنفيذ، ولكنها تتدخل مراحلها تكويناً وبناءً.

لإيضاح ما أود توضيحه، أشير إلى مثيلين من سياق التاريخ الحديث في مصر. فنحن نتساءل عن «المشروع الوطني» للثورة التي قام بها المصريون في ربيع سنة ١٩١٩، واستظل تاريخهم بأهدافها لثلاثين عاماً تلت، عندما نبحث عن هذا الأمر، نتابع من بداية القرن العشرين حركات القوى السياسية والاجتماعية، وكيف صيغ «المشروع».

ونحن نعرف أنه مع مفتاح القرن العشرين، ظهر في مصر اتجاهان سياسيان أساسيان. الأول، تبلور في اتجاه حزب الأمة، يتبنى فيما يتبناه شعار الإصلاح الداخلي من حيث نظم الحكم والإدارة، ويعتبر هذا الأمر هو الأول في مطالب الأمة، لما يغشه من قوة ذاتية توفر لها شروط النهوض والاستقلال الآجل. أما الاتجاه الثاني الذي تبلور في الحزب الوطني، فقد كان يتبنى فيما يتبناه شعار إجلاء العسكر البريطاني عن مصر، باعتبار أن إجلاء المحتل الأجنبي هو ما ينبغي أن يكون له الأولوية الأولى، وأنه لا أمل في إصلاح داخلي ولا أمل في نهوض إلا بخروج الاحتلال. ويرغم أن كلا من الاتجاهين كان لا ينكر حجية ما يطالب به الآخر، فإن الصراع قام حول أسبقيّة أيٍّ منهما قبل غيره.

ثم كشفت ثورة سنة ١٩١٩، أن المشروع الوطني الذي تجتمع عليه الأمة هو كلا المطلوبين معاً، فلا يقوم أحدهما بغير الآخر، ولا يقوم أحدهما قبل الآخر، وأنهما لابد أن يتربطا في عملية سياسية تاريخية واحدة. وقادت نهضة ما بعد سنة ١٩١٩ على هذا النحو، مما جرى التعبير عنه بالاستقلال والدستور. وكان ما تحقق من كلا المدفين يرتبط بالآخر مشروطاً به، وكانت متناسبيين طرداً في القوة والنقضان على مدى الأعوام التالية. هذا الذي صنعته ثورة سنة ١٩١٩ لم يقم به فرد واحد أو جماعة محددة، إنما كان عملية تاريخية اجتماعية، استخلصت عناصر المشروع الوطني من مفردات ما أفرزه الوعي الاجتماعي لتيارات الأمة عبر السينين السابقة.

أما المثال الثاني الذي أود أن أوضح به هذه النقطة، فهو يتعلق بفكرة «المشروع الوطني» حسبما انطربت مفرداتها في عامي ١٩٥٠، ١٩٥١. كانت في بداية النصف الثاني من القرن العشرين، بعد خمسين عاماً من بدء تشكيل ملامح المشروع الأول في مرحلته التاريخية. وكانت الأوضاع الفكرية والسياسية الاجتماعية قد صارت أكثر تنوعاً وتعقيداً مما كانت، وتعددت الاجتهادات وتكاثرت المفردات، ولم يعد (الوقد المصري) كمجمع سياسي وحده في الساحة كما كان في ظل ثورة سنة ١٩١٩، وصارت صيغته التي كانت جامعة في سنة ١٩١٩، والتي حملها الوقد صيغة ميسّطة لاستقلال سياسي يتمثل في إجلاء المحتل الأجنبي والإصلاح داخلي سياسي يتمثل في النظام الدستوري ذي السلطات المتوازنة والمقيدة. ولكن خبرة الأعوام الثلاثين التالية، أوضحت أن للاستقلال وجها ثقافياً حضارياً يتمثل في الوعي بالذات، مما لا يمكن فصله لدى الجماعة عن وعيها التاريخي بالإسلام. ومن هنا، ظهر «الإخوان المسلمون» كجماعة

تؤكد على هذا الجانب المفتقد في المشروع المطروح. كما ظهرت الحركات التي تضيف إلى الاستقلال السياسي جوانب الاستقلال الاقتصادي، بدءاً من مصر الفتاة إلى الحركات الاشتراكية، وكل ذلك تكاثرت به مفردات ما يعتبر مشروعًا وطنياً في بداية الخمسينيات.

ونحن، عندما نتساءل عما يعتبر مشروعًا وطنياً في بداية الخمسينيات، إنما نستخلصه من حركة التاريخ ومن الواقع الثقافي والسياسي والاجتماعي لهذه الفترة، ونجتمع عناصره بما كانت التكوينات الجماعية تجمع عليه في هذه الفترة. والوفد مثلاً يقدم التاريخ الوطني الديمقراطي للفترة السابقة متمثلاً في إخراج الانجليز وبناء حكم دستوري نيابي يقوم على تعدد الأحزاب. وشباب الوفد يقدم نزوعاً لتطوير هذين المدفين، ليتناسب مع أوضاع ما بعد الحرب العالمية الثانية. والحزب الوطني يقدم نزعة عدم التهاون في الأهداف الوطنية واعتبار الهدف الوطني هو الهدف الأهم أو الحلقية الرئيسية في حلقات الإصلاح السياسي. و«الإخوان المسلمون» يقدمون الدعوة إلى إضافة مفهوم الاستقلال العقدي والحضاري إلى ضلوعي الاستقلال الآخرين السياسي والاقتصادي، مع التأكيد على الهوية التاريخية للشعب وارتباطه التاريخي واتصاله السياسي بالشعوب الإسلامية والعربيّة مع الدعوة للتشريع الإسلامي. والحزب الاشتراكي يقدم مزيجاً من الوطنية والاشتراكية والدين. والاتجاهات الوطنية في الحركة ذات التوجه الاشتراكي تؤكد على الوجه الاقتصادي للحركة الوطنية. ثم هناك مصلحون أفراد تقوم دعوتهم على تأكيد الرشد والضبط والنظر العلمي لتطوير أداة الدولة وتطوير الأشكال التنظيمية التي تصوغ الشاطئ الاجتماعي جمعيات وشركات وغير ذلك.

وإن المتابع لواقع هذه الفترة بقدر من الدقة، يلحظ أنه برغم قيام الموقف التخاوصي بين غالب هذه التيارات بعضها مع بعض، فقد زاد معدل التقارب بينها في عامي ١٩٥٠، ١٩٥١، وظهر ميل إلى التكامل وإلى تصحيح الأوضاع، أي بذات المفردات السابقة تتعدل أوضاعها إلى ما يمكن من أن تتكامل بعضها مع بعض. ولكن حركة التكامل هذه كانت نسبية، ولقد تطورت الأحداث بأسرع من تلك الحركة، ولذلك أصيّب «المشروع الوطني» الذي تبلور فيما بعد، بعض من جوانب القصور، وبصفة خاصة في جانب التنظيم الديمقراطي للدولة وفي جانب العنصر الإسلامي المكمل للمشروع. ولذلك أيضاً فإنه برغم كل ما أنجز، لم يمكن إدراك الصيغة الجامعة

ال الكاملة لضمان تحقيق الأهداف المتكاملة، وكان ما كان في عام ١٩٦٧ وفي عام ١٩٧١.

المهم من ذلك جمیعه، أن ما نسمیه «مشروعًا وطنياً» يقوم بالاستخلاص والاستقراء من خبرة التاريخ والحركة الثقافية والسياسية الاجتماعية، فلا يدعه أفراد أو هیئة ما، وهو يستفيد من واقع تلك الخبرة وتلك الحركة. والحوار، شأنه ليس تبادل أحاديث في مجالس محددة، ولكنه حركة مجتمع بكل جماعاته وقواته السياسية الاجتماعية ومكوناته الثقافية الفكرية الحضارية.

نحن في كل يوم نصنع ما نرجو الله سبحانه أن يجعل فيه الخير للأيام التالية، وإذا لم تكن لدينا القدرة على أن نلائم بين اتجاهاتنا وتياراتنا، ونسق بين مفردات مطالبنا، وأن ننظر نظرة تکامل وشمول لأوضاع الجماعة في عمومها، فلن تكون من يعلمون لديناهم كأنهم يعيشون أبداً. ولقد تكشف لنا على مدى السنوات العشرين الأخيرة ما يمكن أن نتمثل فيه خبرة جماعة، وما يمكن أن تجتمع به مفردات مشروع وطني شبه متكامل. والأمر معلق على ما يبذلوه من أفعالنا مستحثقاً نعمة الله علينا في أن يتغير واقعنا بما ينفع الجماعة في مستقبلها، هل نضع مفردات مطالبنا الجماعية في وضع التاليف والتآزر؟ أم نقيها هكذا في وضع التفكك والتنافر؟ وهل نبقى بأمسنا بينما بهذه الشدة؟ أم نجمعه بأمسا على من يخاصمنا؟ هل نقدم لجييل المستقبل من شبابنا عناصر نهوض وإمكانات عز ونصر؟ أم العكس؟

إن ما سبقت الإشارة إليه بوصف «المشروع الوطني» هو ما به يتكون الإطار الثقافي والفكري لما يمكن أن نسميه «التيار الأساسي السائد»، وإن صياغة هذا التيار هي من أعظم المهام الملقة على عاتقنا عن الأجيال التي تحيا في عالم اليوم، وعلى ذوى الفكر من هؤلاء تقع المسئولية العظمى التي سنسأل عنها عند الحساب.

ما هو التيار السائد؟ أنا لا أضع له تعريفاً، ولكن حسبي أن أصفه. فهو يحيط بالجماعة الوطنية كلها، أو الغالب من وحداتها. وهو يشكل القاسم المشترك الأعظم لها من حيث الأهداف والغايات. وهو يتشخص وفقاً للإطار العام، والخطوط العامة التي ييلورها «المشروع الوطني» الذي يشكل جمل ما تراضى عليه الجماعة السياسية من أهداف، ويضم ما تكاملت به عناصر هذا المشروع ومفرداته، منظوراً في ذلك لا إلى المطلب ولا إلى المهد في ذاته، ولكن منظوراً إلى الجماعات الثقافية والسياسية والاجتماعية التي حملت هذه العناصر والمفردات واتصلت بها اتصال انتهاء. كما أنه يضم

ما يتحقق لكل جماعة داخلة في إطاره غالب ما يهمها ، وما تهدف إليه مما أمكن أن يترابط مع غيره ويتألف ، أى يضم لكل جماعة هذا القدر من المطالب والمصالح التي تكفل لها الشعور بالأمن على الوجود والأمن على البقاء والاستمرار.

يكون التيار أساسيا سائدا ، عندما تكون لديه القدرة ، ولديه الصياغات الفكرية والتنظيمية التي تمكن من تأليف أكثر ما يمكن تأليفه من خصائص كل القوى والجماعات الثقافية والسياسية والاجتماعية ، فضلا عن الطوائف والمهن والجماعات المختلفة ذات الثقل . وهو يكون سائدا عندما تكون لديه القدرة أيضا على وضع صيغة لتوازن بين تلك القوى والجماعات ذات الاعتبار وفقا للأهمية النسبية لحجم كل منها وقوته الاجتماعية وجوده وتأثيره في المجتمع ، وأن يكون له ذات الوزن والأهمية المناسبة له في التقدير والحساب والخاذ القرار .

هذا التيار الأساسي سيفي دائمًا محل النقد من كل المشاركين فيه ، لأنه لا يحقق لأى من مكوناته وجودا كاملاً وتمامًا . بل إن وظيفته الجوهرية لا يتحقق هذا الوجود الكامل التام لأى من مكوناته ، وإن استوعب في هذا المكون وحده ولم يقم بوظيفته الجامعية . إنه يتضمن من كل حجم كل مكون وزنه ، وذلك لحساب المكونات الأخرى ، وكفاءته في أن يضمن لكل من هذه القوى الحجم المناسب والوزن الملائم لوجودها وتأثيرها في الحياة الاجتماعية . ومن هنا ، فهو قاسم مشترك أعظم .

هذا التيار الأساسي لن يكون وحيدا . ستظهر دائمًا بجانبه وعلى حواهنه قوى أخرى ، قد تكون أشد ضيقا عندما تكون من مثقفين يصدرون عن التصورات الذهنية في الأنسان ، ولا يرضيهم ما تحويه أرض الواقع من خليط ومن قيام ما يشوب النقاء . وقد تكون هذه القوى الجانبيّة أكثر حرارة ونشاطاً مما يتحمّله التحرك الوئيد لكتلة الرئيسة وما يتعارض مع بطء الإنجاز العام . كما قد تكون هذه القوى أكثر غلوا ، وهذا أمر طبعي لأنها ليست قاسما مشتركة ، وليس لها خليطا ، لأنها تعبّر عن واحدة من الجماعات الفرعية ، وليس حصيلة توازنات معقدة كثيرة . ويعصب الغلو على أساس حجم التغيرات التي يطالب بها اتجاه معين مقارنا بها يطالب به غيره في ذات الاتجاه ، أو على أساس سرعة التغيير الذي يطالب به مقارنا بغيره ، أو على أساس حدة الوسائل التي يدعوا لاستخدامها لتحقيق التغيير الذي ينشده . وهذه التيارات الجانبيّة هي في التحليل النهائي تيارات مفيدة للتيار السائد ، لأنها تغذيه بما تكتشفه من أوضاع جديدة طارئة ، وتضبط حركته وتصوّرها ، وتحدى ما عسى أن يركن إليه من جمود أو نظرة

وحيدة الجانب، ولأنها تستحدث فيه دائياً إعادة التقدير لموازين القوى المختلفة وأحجامها النسبية، هي امتحان دائم له في أدائه أهم وظيفة له، وهي حفظ التوازن الاجتماعي وضبط الحركة المتوازنة للمجتمع.

عند الإشارة إلى «الجماعة الوطنية»، عنيت وحدة الاتماء الجماعي الرئيسة التي يقوم بها التكوين السياسي، وهي تضم العديد من القوى والجماعات المكونة لعناصر الجماعة السياسية، والتي يجب أن تراعي أوضاعها عند صياغة التيار الأساسي السائد وما يمكن الإشارة إليها بحسبها «وحدات الاتماء الفرعى»، وهي القوى والجماعات التي تبني عليها سائر المؤسسات الثقافية والسياسية الاجتماعية، سواء جماعات الدعوة ذات الثقل أو الأحزاب أو النقابات أو الجمعيات، وهي تتمايز بالوصف الجامع لأفراد كل من هذه الجماعات، سواء كان وصفاً دينياً أو مطلاً سياسياً أو اقتصادياً أو اجتماعياً أو وصفاً طائفياً لهنّة أو نوع تعليم أو عمل.

هذه القوى والجماعات الفرعية ذات أوضاع متغيرة ومتحركة، وهي تتشكل بعضها مع بعض في علاقات تألف أو تنافر حسب الأحداث وحسب طريقة إدارة العلاقات بين بعضها وبعض، بمعنى أن طريقتنا في إدارة العلاقات بينها يمكن أن تثير الفتن والتنافر الذي قد يصل إلى حد التقاتل، أو يثير إمكانات التألف والتعايش. وهذا أهتم وأخطر ما يمكن أن تفضي إليه صيغة «المشروع الوطني» للتيار السائد. وبمراجعة أن قصور هذه الصيغة عن ضمان الوجود المستمر لأى من هذه الوحدات، سيقذف بالمجتمع إلى موقف حربي قتالي، موقف لا يكون فيه ما يسمى «بالمشروع الوطني» معبراً عن الجماعة الوطنية في عمومها ولا يقوم معبراً عن تيار سائد فيها. وهذا يعنيه هو ما يهدد الوحدة الوطنية بالمعنى الشامل لهذا المفهوم، ويلقى بالمجتمع إلى ما يصعب توقعه وحسابه من الأوضاع المضطربة.

وهناك ملاحظتان ترددان في هذا السياق: الأولى، أنه كما أنها لا تبدع امشروعها وطنياً نولفه، وإنما نستخلص ذلك ونعتصره من حركة التاريخ وحركة المجتمع بتيازاته الفكرية وأوضاعه الاجتماعية، فإننا أيضاً لا نخلق قوة ولا نزيلاً لها بإرادتنا. نحن هنا إنما نكشف وجودها، وإنما ننكر هذا الوجود. الواقع هنا هو السيد، وعلينا أن نعترف بما هو موجود على أنه حقيقي. واللحظة الثانية، أنها إذا لم نعترف بما يفرزه الواقع من قوى وجماعات، ثقافية كانت أو سياسية اجتماعية، فلا أمل لنا في وضع «مشروع وطني»، ولا أمل في تكوين التيار الأساسي السائد، وستفقد قدرتنا على قيادة الواقع وتحريكه

وفق آمالنا ، وسنفقد قدرتنا على تحقيق القدر المطلوب من الضبط والحساب والتوقع ، ومن ثم نفقد قدرتنا على تحقيق ما نأمل من استقرار لحركة المجتمع .

كل ذلك يمكن أن يحدث إذا لم نعرف بالواقع وما فيه من قوى ، وإذا لم نجعل كل ما هو « موجود » « حقيقيا » ، بمعنى أن نعرف به . وبهذا وحده ، يمكن أن تسلس حركة المجتمع في الأوعية النظامية . أكثر من ذلك يتبع أن يكون الاعتراف بالوجود في حجم الوجود الفعلى أو قريبا منه ، وذلك لضمان الرشد في حركة المجتمع . إن كل مجتمع حى يتضمن صيغة من صيغ الوحدة مع التعدد . والوحدة في هذا السياق هي التيار الأساسى السائد ، والتعدد هو القوى الثقافية والسياسية الاجتماعية المتعددة ، وذلك حسب قوتها وحجمها ومدى استمرارها كعنصر من عناصر تكوين الجماعة وحفظها .

اعترف أننى أصوغ هذا الحديث بشيء من التجزيد . وقد قصدت ذلك لأننى حريص على أن أضع القارئ فى وضع القادر على النظرة الشاملة للمجتمع كله بقواه كافية ، ولأعينه على أن يترك النظرة لمجتمعه من ثقب الباب الذى يقف عليه . إن المجتمع رحب وفسيح ومتعدد القوى والاتجاهات ، وسيقى هكذا ، فهو سنة الله سبحانه وتعالى في خلقه . ونحن علينا أن نجمع كل ما يمكن جمعه من ذلك ، ونضع له أكثر الصياغات سعة ومرونة واحتيالا . والحديث من خلال التجريد هو ما يمكن به وحده أن يتجاوز كل ذاته قليلاً لينظر نظرة شاملة .

بقيت نقطة إخالها ذات أهمية ، وذات اتصال بالموضوع المطروح ، وهى تتعلق بالجانب الإجرائى ، وهو الديمقراطية . والديمقراطية تقوم على نوع من الحوار الاجتماعى الشامل ، وترسم لذلك قنواته . ولنسمه حواراً أو جدالاً أو صراعاً أو مدافعة ، فالمقصود أن ثمة جانباً تنظيمياً يتعلق بقيام الأبنية التى تسوق هذا الجدل في قنوات منتظمة ، وذلك لاستبدال بأدوات العنف ووسائله أدوات ووسائل سلمية ، ولتضيير قوى المجتمع في تخاصيمها وتدافعها داخل هذه القنوات والأبنية مستخدمة الوسائل لإدراك الحلول السلمية المنشورة .

عندما أجلس في قاعة المحكمة ، وألاحظ المتخاصلين يتجادلون حول ما يزكيه كل منهم من حق على الآخر ، ويستخدمون حججهم القانونية وكفاياتهم الذهنية ، يبتعد خيالاً قليلاً : ترى لو لم تقم مثل هذه القاعة لاقتضاء الحقوق ، ما الذى كان

المتخاصمون سيفعلونه في تنازعهم حول ما يدعوه كل منهم من حق له على الآخر؟! كان الاشتباك المادى سيقوم بدلأ من هذا التشابك الكلامى . والتشابك الكلامى يقتضى صيغة يرتكضها الطرفان المتخاصمان ، وهيئة يطمئنون إلى حيادتها بينهم . وإذا غاب هذان الأمران ، فعل العمران السلام . إن كل هذه الخلافات الاجتماعية والسياسية بين الجماعات المتعددة ، يحتاج إلى هذين الأمرين : صيغة تستوعب وجود هذه الجماعات معاً ويجدون فيها سعة لهم وقبلاً، صيغة تقبلهم ويقبلونها ، ونظام أو قنوات تنظيمية يطمئنون إلى أن لديها الحد الأدنى من القدرة على تنظيم خصامهم وإنها بقدر من الموضوعية وعدم الانحياز المطلق .

المطلوب إذن هو الوصول إلى مشروع وطني يتضمن الأهداف المشتركة ، وتيار أساسى سائد كصيغة للتجمع المشترك . وكل ذلك مشروط بشروط خمسة هي :

- وضع الجماعة السياسية وما تتمتع به من قوة تماسك وترابط وتمثلها لسائر الجماعات ذات الأثر في المجتمع وبما يتناسب مع حجمها ووزنها الاجتماعي .
- الأحداث المشتركة التي تلتقي عليها هذه الجماعة بقوها المختلفة ووفقاً للثقل النسبي لكل منها .
- الإقرار العام بشرعية القوى ذات الأثر في الحياة الثقافية والسياسية الاجتماعية واعتبارها كلها من عناصر تكوين الجماعة والأفراد بمساهمتها كلها في المشروع المشترك .
- كفاءة الأجهزة المؤسسية المساعدة التي تنتظم فيها الجماعات والقوى المتنوعة ذات الأثر في الحياة العامة وقدرة هذه الجماعات على التعبير عن الذات من خلالها أو تحقيق إمكانية ذلك .

- ترابط مؤسسات الدولة والانسجام بين أجهزتها .

كل ذلك كان مقدمة لصلب الموضوع وجوهه ، وهو المتعلق بمضمون ما نعتبره مشروعنا وطنياً يصوغ التيار الأساسي السائد وتبنيه الجماعة الوطنية . وهو يتلخص في وطني في ثلاثة عناوين :

- 1- أساس الأمر كله هو استقلال الذات الحضارية للجماعة ، من حيث التكوين العقدي والنفسى لها ، وبما تبلورت به من رؤى ثقافية وأسس عقدية وتاريخية ، بدءاً من النظر إلى الكون ، إلى تحديد العلاقات الاجتماعية والقيم .

٢ - الاستقلال السياسي الذى يتمثل فى تأكيد تحرير الإرادة السياسية للجماعة من إمكانات الإملاء الخارجى عليها واستبقاء هذا التحرير، والسعى لكاف أكبر قدر من الضغوط الخارجية ، وهذه هى سياسة أى دولة مستقلة .

٣ - الاستقلال الاقتصادي ، بمعنى السعى لتوفير إمكانات التنمية الاقتصادية المعتمدة على الذات ، وتجنب أكبر قدر من الضغوط تأتى من هذا الجانب .

هذه هى القواعد الثلاث الراسمة للمطلب العتيد لما يسمى الاستقلال ، أو التنمية المستقلة .



## الفهـُرس

### الصفحة

|                                                                      |    |
|----------------------------------------------------------------------|----|
| الملامح العامة للفكر السياسي الإسلامي في التاريخ المعاصر .....       | ٥  |
| سيد قطب بين فكر الحرب وفكر الإسلام .....                             | ٣١ |
| الضجيج لا يمثلأغلبية .....                                           | ٣٤ |
| سييقى الغلو ما بقى التغريب .....                                     | ٣٩ |
| الإسلام والمعصر ملامح فكرية وتاريخية .....                           | ٤٧ |
| ماذا يعني المشروع الوطنى؟ .....                                      | ٦٢ |
| قضايا البنية التحتية في السياسة .....                                | ٦٥ |
| الصيغ التقليدية والصيغ الحديثة في التعددية السياسية (حالة مصر) ..... | ٦٩ |
| الأوضاع الثقافية للحوار .....                                        | ٨٢ |

رقم الإيداع: ٩٦/٩٩٠٥  
I.S.B.N. 977 - 09 - 0357 - 4

### مطبع الشروق

القاهرة: ٨ شارع سبورة المصري - ت: ٤٠٢٣٩٩ - فاكس: (٠٢) ٤٠٣٧٥٦٧  
بيروت: ص.ب: ٨٠٦٤ - هاتف: ٣١٥٨٥٩ - ٨١٧٧٦٥ - ٨١٧٢١٣



هناك تصور خاطئ لفكرة التجديد ،  
وهو أنها تعنى بذل الجهد لإسباغ بردة الإسلام  
على مانشاهد ونبادر من أوضاع المعيشة  
في حياتنا الراهنة .

وبخاصة ماطراً عليها من أنهاط السلوك  
والنظم الواقدة ،

حتى وإن كانت تخالف أصلاً من أصول الإسلام .

وهذا موقف خاطئ  
لأنه يحيي الفكر الإسلامي  
إلى مجرد أنه تبرير وتسويغ للواقع المعيش ،  
ويجعل الإسلام محكوماً بهذا الواقع  
وليس حاكماً له .

إن التجديد في الحقيقة  
يتأتي من وجهة أخرى .

إنه يرد من كيفية إستجابة الأحكام الشرعية  
ونظم الإسلام ودعوته للتحديات  
التي تواجه عقيدة المسلمين وديارهم .  
وإن التحديات التي أسرف  
عنها التاريخ المعاصر

بالنسبة لشعوب الإسلام عقيدة ودياراً ،  
تمثل في السيطرة الأجنبية ،

سواء اتخذت في البداية شكل الغزو والاحتلال  
والحكم السياسي المباشر ،  
أو اتخذت فيما بعد شكل التبعية  
السياسية الاقتصادية الفكرية ،  
أى التبعية الحضارية .